


1

Wunderbares Heilenergiesystem für die 
gesamte Menschheit

Najmi Heilenergie

Verfasst von
Dr. Syed Shahzad Ali Najmi

Bearbeitet und übersetzt von
Patricia Rausch & Wajahat AL-Khizri



2

يمِ حِ نِ ٱلرَّ مَٰ حْ للَّٰهِ ٱلرَّ مِ ٱ بِسْ
Im Namen Allahs, des Allerbarmers, des Barmherzigen!

Najmi Heilenergie



3

Verlag
epubli GmbH

Greifswalder Str. 207
10405 Berlin
Deutschland

Veröffentlicht in Zusammenarbeit mit:
Wajahat Rashid Siddiqui & Patricia Rausch

Mittelweg 1
01684 Kabelsketal

Deutschland

Kontakt:

E-Mail: siddvjo@najmiheilenergie.de
            alkhizriwajahat@gmail.com

Telefon: +49 174 7698155

Verantwortlich für den Inhalt gemäß § 55 Abs. 2 RStV:
Wajahat Rashid Siddiqui & Patricia Rausch

Mittelweg 1
01684 Kabelsketal

Deutschland

mailto:siddvjo@najmiheilenergie.de
mailto:alkhizriwajahat@gmail.com


4

Urheberrecht

© 2025 Wajahat Rashid Siddiqui & Patricia Rausch
Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieser Veröffentlichung darf 

ohne vorherige schriftliche Genehmigung in irgendeiner Form oder 
auf irgendeine Weise reproduziert oder übertragen werden.

Dieses E-Book wird ausschließlich für den persönlichen Gebrauch 
kostenlos zur Verfügung gestellt.

Sie dürfen es lesen und weitergeben, jedoch ohne jegliche 
Bearbeitung, Veränderung oder kommerzielle Nutzung.

Das Ausdrucken, Verkaufen oder Reproduzieren dieses E-Books in 
jeglicher Form ohne vorherige schriftliche Genehmigung ist 

strengstens untersagt.
Das Anfertigen von Screenshots, Kopien, Übersetzungen oder 
Änderungen jeglicher Art zur Veröffentlichung, kommerziellen 

Nutzung oder zur Erstellung abgeleiteter Werke stellt eine 
Verletzung des Urheberrechts dar.

Rechtlicher Hinweis

Jede unbefugte Nutzung, Verbreitung oder Vervielfältigung wird 
gemäß dem deutschen Urheberrecht sowie dem internationalen 
Recht des geistigen Eigentums verfolgt. Zuwiderhandlungen 

können zivil- und strafrechtliche Konsequenzen nach sich ziehen.

Die Originalausgabe in Urdu wurde in einer Auflage von 1.000 
Exemplaren gedruckt. Die englische Printausgabe ist für $25 

erhältlich, während die englische E-Book-Version kostenlos zur 
Verfügung gestellt wird. Die kommende deutsche Printausgabe 
wird €20 kosten, und auch ihre E-Book-Version wird kostenlos 

angeboten.

Diese Übersetzung wurde mit Genehmigung von Dr. Syed Shahzad 
Ali Najmi angefertigt.



5

Haftungsausschluss

Trotz sorgfältiger inhaltlicher Kontrolle übernehmen wir keine 
Haftung für die Inhalte externer Links.

Ursprünglich in Urdu verfasst von Dr. Syed Shahzad Ali Najmi.
Englische Übersetzung und Redaktion durch Wajahat Rashid 

Siddiqui & Patricia Rausch
Veröffentlicht mit ausdrücklicher Genehmigung von Dr. Syed 

Shahzad Ali Najmi.

***------------***

Wichtige Mitteilung an die Welt:

Da Najmi Heilenergie weltweit an Anerkennung gewinnt, möchten 
wir Sie dringend auf Folgendes aufmerksam machen:

Warnung:

Einige Personen geben sich fälschlicherweise als zertifizierte 
Najmi Heilenergie-Meister aus. Sie bieten möglicherweise 

Heilsitzungen, Kurse oder Zertifikate unter dem Namen „Najmi 
Heilenergie“ an, ohne über eine offizielle Genehmigung zu 
verfügen. Dies stellt eine schwerwiegende spirituelle und 

rechtliche Täuschung dar.

Nur offiziell anerkannte Meister sind berechtigt, im Namen von 
Najmi Heilenergie zu unterrichten, zu heilen oder Zertifizierungen 

zu vergeben.

Zum Schutz der Reinheit von Najmi Heilenergie und zu Ihrer 
spirituellen sowie persönlichen Sicherheit gilt:



6

 Vergewissern Sie sich immer über die Identität und Zertifizierung 
jeder Person, die vorgibt, Najmi Heilenergie zu lehren oder zu 

vertreten.
Kontaktieren Sie hierzu unsere offiziellen Vertreter oder die 

Hauptstelle in Deutschland.

Rechtlicher Hinweis:

Jede unbefugte Nutzung des Namens „Najmi Heilenergie“, das 
Anbieten nicht autorisierter Kurse oder Zertifikate sowie die 

falsche Darstellung als Meister stellt eine Verletzung von Marken- 
und Urheberrechten dar. Solche Verstöße werden nach deutschem, 
US-amerikanischem und internationalem Urheberrecht straf- und 

zivilrechtlich verfolgt.
***------------***

Kontakt zur Verifizierung:

 🌐Webseiten:

https://najmiheilenergie.de
https://najmihealingenergy.de

 ✉️E-Mail:

siddvjo@najmiheilenergie.de
kontakt@najmihealingenergy.de

alkhizriwajahat@gmail.com

 📞 Telefon\Watsapp:
+49 174 7698155
***------------***



7

Ein Wort von den Übersetzern

Wir haben dieses Buch mit aufrichtigem und rein positivem Herzen 
übersetzt. Es war unser tiefes Anliegen, die darin enthaltene 

Weisheit so zu vermitteln, dass Menschen auf der ganzen Welt sie 
verstehen und in sich aufnehmen können. Die Essenz des Sufi-
Wissens in eine andere Sprache zu übertragen, ist keine leichte 
Aufgabe – doch wir haben unser Bestes getan, dem Geist dieser 

Lehren treu zu bleiben.

Sollten Leserinnen und Leser der Meinung sein, dass bestimmte 
spirituelle Begriffe oder Ausdrucksweisen klarer oder schöner 

formuliert werden könnten, sind wir für jede Rückmeldung von 
Herzen dankbar. Mit jeder neuen Auflage kann diese Botschaft 
weiter wachsen, sich entwickeln und an Klarheit und Schönheit 

gewinnen.

Wir hoffen, dass dieses Buch Ihnen nicht nur Worte schenkt, 
sondern eine Erfahrung – eine Reise in die verborgenen Schichten 

inneren Wissens.

Wenn Sie Anregungen, Gedanken oder einfach den Wunsch haben, 
mit uns in Kontakt zu treten, schreiben Sie uns gerne an:

alkhizriwajahat@gmail.com
siddvjo@najmiheilenergie.de

***------------***

mailto:alkhizriwajahat@gmail.com


8

فِين تُ فَهُوَ يَشْ ضْ رِ إِذَا مَ وَ
Und wenn ich krank bin, ist Er es, Der mich heilt

ash-Shu`ara` (26:80)

***------------***

Abu Huraira (möge Allah mit ihm zufrieden sein) berichtete, dass 
der Gesandte Allahs (Friede und Segen seien auf ihm) sagte:

„Allah hat keine Krankheit herabgesandt, ohne dass Er auch ihre 
Heilung herabgesandt hat.“

(Überliefert bei Bukhari und Muslim)



9



10



11

Widmung

Für meine aufrichtigen Schüler, die sich selbstlos 
dem Dienst an Menschen in Schmerz und Not 

widmen.



12

Inhaltsverzeichnis

Einleitung 13

Vorwort 15

Das menschliche Geist 19

Einführung 25

Einführung in die Reiki-
Heilmethode 26

Einführung in die Samdha-
Heilmethode 28

Wie wirkt Najmi-Energie? 29

Erlangung der 
Najmi-Heilenergie 32

Kann diese Fähigkeit verloren 
gehen? 33

Nebenwirkungen der Najmi-
Heilenergie 34

Najmi-Heilenergie Stufe 1 36

Franz Anton Mesmer 39

Erfindung der Kirlianfotografie 41

Vier fundamentale kosmische 
Kräfte 44

Eideserklärung 46

Methodik Stufe 1 48

Stufe 2 (Zweite Stufe) 49

Methodik Stufe 2 54

Stufe 3 (Dritte Stufe) 55
Die Realität der Dschinn 57
Methodik Stufe 3 67

Stufe 4 (Vierte Stufe) 69
Bermudadreieck 71
Einsteins Relativitätstheorie und 
Zeit & Raum 80
Die materielle und immaterielle 
Welt 82
Methodik Stufe 4 85

Fallstudien 87
Nadia’s Fall 87
Usama’s Fall 89
Rabia’s Fall 90
Muhammadi Welfare Clinic 93
Hafsa’s Fall 94
Yasmin’s Fall 94
Aliya’s Fall 95
Dschinn-Fall               96
Warda’s Fall               98
Ambareen’s Fall               99
Iqra’s Fall              100
Sunbul’s Fall              102
Shazia’s Fall              103
Fall des Milchmanns              105

Eindrücke der Schüler
Eindrücke von Muhammad 
Shehzad                            106
Eindrücke von Abid Qureshi      107
Eindrücke von Ghulam Nabi      110

Quellenverzeichnis              114
Autor-Informationen              125



13

Einleitung

Die Najmi-Heilenergie ist eine Behandlungsmethode, bei der der 
Patient ohne Medikamente, ausschließlich durch spirituelle 
Methoden, Heilung erfährt. Daher ist sie völlig frei von 
Nebenwirkungen. Während die westliche Behandlungsmethode der 
Allopathie große Fortschritte gemacht hat, sind auch die 
gesundheitsschädlichen Nebenwirkungen allopathischer 
Medikamente in gleichem Maße sichtbar geworden. Aus Angst und 
Sorge vor diesen Schäden und Reaktionen wenden sich die 
Menschen wieder verstärkt den natürlichen Heilmethoden zu.

Dieses Interesse zeigt sich nicht nur in unserer Gesellschaft, 
sondern auch in den entwickelten Ländern Europas und Amerikas 
wächst es zunehmend - insbesondere bei gesundheitsbewussten 
Menschen.

In diesen Ländern sind neben Pflanzenheilkunde, Homöopathie 
und der chinesischen Methode Akupunktur auch die japanische 
spirituelle Heilmethode Reiki sehr beliebt geworden. Dies zeigt 
auch das schnell wachsende Interesse der materialistischen 
westlichen Gesellschaft an Spiritualität. Die Reiki-Heilmethode ist 
mittlerweile auch in unserem Land bekannt, hat sich jedoch auf 
breiter Ebene noch nicht durchgesetzt. Bei Reiki wird zwar die 
universelle Heilenergie anerkannt, jedoch nicht an Gott geglaubt, 
da die meisten Reiki-Experten heute behaupten, dass Reiki mit 
keiner Religion oder Glaubensrichtung verbunden ist. Das Wissen 
um die Najmi-Heilenergie hingegen basiert auf dem Glauben an 
Gott, der eine einzigartige Wesenheit ist, dessen Macht und Kraft 
das gesamte Universum umfassen. Er ist jedem näher als die 
eigene Halsschlagader, und die Heilung hängt allein von Ihm ab. 
Das Wissen um die Najmi-Heilenergie bringt nicht nur positive 
Veränderungen im moralischen Verhalten der Menschen und 
verbessert ihr Leben, sondern ist auch ein Mittel zur Verkündung 
der Einzigartigkeit und Größe Allahs. Viele gebildete, westlich 
orientierte Menschen in unserer islamischen Gesellschaft, darunter 
insbesondere Psychologen und allopathische Ärzte, machen sich 
nicht nur über Spiritualität lustig, sondern auch über die 
traditionellen Rezepte und Hausmittel unserer Vorfahren, die seit 
Jahrhunderten erprobt sind und zur Naturheilkunde gehören. Erst 



14

wenn einer dieser Heilmittel nach Forschung an einer 
amerikanischen oder europäischen Universität wissenschaftlich 
bestätigt wird, akzeptieren sie es.

Ein Patient litt an einer Wunde am oberen Teil seines Fußes, 
verursacht durch eine Verletzung. Aufgrund seiner Nachlässigkeit 
und unzureichender Behandlung verschlimmerte sich die Wunde so 
sehr, dass eine Amputation drohte. Die Amputation hätte eine 
lebenslange Behinderung bedeutet, was den Patienten sehr 
beunruhigte. Während einer Familienfeier kam eine ältere Dame zu 
Besuch. Als sie von dem Problem erfuhr, riet sie dem Patienten, 
Akazienblätter zu zermahlen, auf die Wunde zu legen und zu 
verbinden. Mit Hilfe dieses Hausmittels und durch Allahs Gnade 
heilte die Wunde innerhalb weniger Tage vollständig, und der 
Patient wurde vor einer lebenslangen Behinderung bewahrt – 
obwohl die Behandlung durch erfahrene Ärzte und die besten 
Antibiotika versagt hatte.

Dies ist nur ein Beispiel von vielen in unserer Gesellschaft. Hier ist 
ein weiteres kleines Beispiel, das mit spirituellem Glauben zu tun 
hat: Vor etwa 250 Jahren erklärte Hazrat Shah Waliullah bei der 
Beschreibung des „astralen Körpers“, dass jeder Mensch neben 
dem physischen Körper auch einen aus Licht bestehenden Körper 
besitzt. Damals wurde er dafür verspottet. Heute haben viele 
Wissenschaftler dies unter dem Namen „Aura“ bestätigt, die 
tatsächlich das Spiegelbild des astralen Körpers ist und die jeder 
mit Hilfe der Kirlian-Fotografie sehen kann.

Das vorliegende Buch ist das weltweit erste islamisch-theoretische 
und spirituell-wissenschaftliche Werk über Najmi-Heilenergie. Es 
hat eine eigene, vollständige Theorie und ist zum Nutzen und Wohl 
aller Menschen gedacht, unabhängig von ihrem Glauben oder ihrer 
Religion – jeder kann es lernen und davon profitieren.

Ihr spiritueller Freund
Dr. Syed Shahzad Ali Najmi



15

Vorwort

Seit Anbeginn der Schöpfung sucht der Mensch nach immer neuen 
Methoden und Prinzipien, um Gesundheit und Wohlbefinden zu 
erhalten und Krankheiten zu heilen. Diese Methoden waren seit 
jeher in verschiedenen Kulturen und Gesellschaften verbreitet und 
ihre Wirksamkeit ist auch heute noch eine anerkannte Tatsache. Zu 
diesen Methoden gehören materielle Ansätze wie die Behandlung 
mit Kräutern, aber auch spirituelle Methoden wie Gebete, 
spirituelle Heilungen, Meditation, Yoga, Reiki und andere.

Die heutige Zeit gilt als das Zeitalter des Fortschritts der modernen 
medizinischen Wissenschaft, das auch als Allopathie oder 
westliche Medizin bekannt ist und große Fortschritte gemacht hat, 
insbesondere aufgrund der Bedeutung, die der Forschung in diesem 
Bereich beigemessen wird. Trotz dieses Fortschritts kann ein 
allopathischer Arzt viele Krankheiten nicht vollständig heilen, 
darunter Allergien, Asthma, Gelenkschmerzen, Masern, 
Lähmungen, Bluthochdruck, Epilepsie, Krebs und AIDS. Mit 
anderen Worten: Trotz aller wissenschaftlichen Entwicklungen 
erscheint immer noch jede zweite Krankheit unheilbar. Patienten 
mit Diabetes oder Bluthochdruck erhalten Medikamente nur zur 
Kontrolle der Krankheit, aber eine vollständige Heilung gibt es 
nicht. Das heißt, die Krankheit verschwindet nicht, und die 
Wirkung dieser Medikamente hält nur für eine bestimmte Zeit an. 
Wenn sie ihre Wirkung verlieren, wird die Dosis erhöht. Nach 
einiger Zeit, wenn auch das nicht mehr hilft, stirbt der Patient 
schließlich. Ein armer Mensch, der an Krebs leidet, stirbt in kurzer 
Zeit, während ein reicher Mensch viel Geld ausgibt und sich in 
entwickelten Ländern wie Amerika oder England behandeln lässt – 
oft kehrt er als Leiche zurück, und wenn er Glück hat und überlebt, 
stirbt er meist nach einiger Zeit doch an derselben Krankheit. Ob 
arm oder reich, das Ergebnis ist in dieser Hinsicht dasselbe.

Solche Beispiele sind weltweit häufig zu beobachten. Moderne 
westliche Medikamente sind zwar für kranke Menschen nützlich, 



16

aber ihre Nebenwirkungen und Reaktionen sind ebenfalls weit 
verbreitet. Zum Beispiel kann eine Penicillinspritze oft zum Tod 
eines Patienten führen. Das Medikament Imodium, das 
üblicherweise gegen Durchfall verwendet wird, kann das 
Darmsystem lähmen und so später zum Tod führen. 
Phenylbutazon, das häufig bei Gelenkschmerzen eingesetzt wird, 
schädigt das Knochenmark schwer und verursacht starke 
Blutarmut. Das bekannte Schmerz- und Fiebermittel Dipyrone 
führt zu einer starken Verringerung der weißen Blutkörperchen, 
was das Immunsystem schwächt. Ebenso können Medikamente 
gegen Tuberkulose häufig zu Nieren- und Leberschäden, Taubheit 
und sogar Blindheit führen. Darüber hinaus gibt es viele kleinere 
Nebenwirkungen westlicher Medikamente wie Schläfrigkeit, 
Schwindel, Bauchschmerzen, Durchfall, Erbrechen, 
Magengeschwüre, Juckreiz, Hautausschläge, Schlaflosigkeit, 
Unruhe und Angstzustände.

Im Gegensatz dazu sind die Nebenwirkungen bei natürlichen 
Heilmethoden wie der Kräuterheilkunde, Homöopathie oder 
Akupunktur sehr gering, und bei spirituellen Heilmethoden wie 
Gebeten, Meditation, Farb- und Lichttherapie, Reiki-Heilung, 
Klangheilung und Najmi-Heilenergie gibt es praktisch keine 
Nebenwirkungen. Dennoch ist es erwähnenswert, dass jede 
Behandlungsmethode trotz ihrer Vor- und Nachteile ihre eigene 
anerkannte Bedeutung hat, die niemand leugnen kann, denn alle 
bisher entdeckten Behandlungsmethoden dienen dem Wohl der 
Menschheit. Ihr Ziel ist es, kranke Menschen von Krankheiten zu 
befreien und das Leben durch Gesundheit zu verbessern.

Aus diesem Gedanken heraus wird nun eine spirituell-
wissenschaftliche Heilungsmethode namens Najmi-Heilenergie 
vorgestellt, die auf den ersten Blick der japanischen Reiki-Heilung 
ähnelt, jedoch in Bezug auf die Heilkraft überlegen ist. Der Grund 
dafür liegt in den unterschiedlichen Grundprinzipien: Während 
Reiki-Heilung nur an kosmische Energien glaubt, basiert das 
Wissen der Najmi-Heilenergie auf dem Glauben an Allah und ist 
mit dem Islam verbunden, der im Koran auch als „Din Hanif“ 



17

bezeichnet wird. Reiki-Heilung gilt trotz ihrer säkularen Ansichten 
als spirituelle Heilungsmethode, die mit der übernatürlichen Welt 
in Verbindung gebracht wird, während Spiritualität letztlich zur 
Erkenntnis Gottes führt.

Ein Beispiel dafür ist Gautama Buddha, der Gründer des 
Buddhismus und einst ein König, der oft über den Schöpfer des 
Universums nachdachte. Eines Tages verließ er aus Unruhe seinen 
Thron, um Gott zu suchen, fand ihn jedoch materiell nicht. Er 
setzte sich erschöpft unter einen Baum, schloss die Augen und 
meditierte. Als ihm dann göttliche Eingebungen zuteilwurden, fand 
er Gott und vermittelte seinen Anhängern Lehren über 
Monotheismus und Weisheit. Mit der Zeit jedoch veränderten seine 
Anhänger die Religion, was zu Polytheismus und Götzenanbetung 
führte. Ähnlich geschah es mit den Gemeinschaften anderer 
Propheten. Schließlich kam der Prophet Muhammad (Friede sei 
mit ihm) als letzter Prophet des Islams, dessen Hauptaugenmerk 
auf dem Monotheismus liegt. Überliefert ist, dass bisher etwa 
124.000 Propheten auf die Welt gekommen sind und in fast jeder 
Region der Erde göttliche Führung gesandt wurde.

In fast jeder Religion gibt es neben spirituellen Praktiken auch 
körperliche Übungen, zum Beispiel Yoga im Hinduismus, das 
sowohl eine körperliche Übung als auch eine spirituelle Praxis ist. 
Ähnlich sind die fünf täglichen Gebete im Islam sowohl eine 
hervorragende körperliche Übung als auch eine spirituelle Praxis. 
Von den Gebeten profitieren vor allem diejenigen, die sie mit voller 
Hingabe und Konzentration verrichten. Das Gebet verleiht einen 
besonderen religiösen und seelischen Frieden, der den Menschen 
vor vielen spirituellen, psychischen und körperlichen Krankheiten 
schützt. Heutzutage sind fast 80 % der Krankheiten auf seelische 
Unruhe zurückzuführen.

Wie bereits erwähnt, wurde in jedem Teil der Erde göttliche 
Führung und Weisheit durch verschiedene spirituelle 
Persönlichkeiten vermittelt, die mit der Zeit verloren gingen. 
Unsere Welt wurde in der Vergangenheit mehrmals zerstört und 



18

wieder neu besiedelt, wodurch das Wissen und die Weisheit 
(Wissenschaft) der Vergangenheit ebenfalls verloren gingen. Zum 
Beispiel sind die Geheimnisse der ägyptischen Pyramiden bis heute 
nicht vollständig von Wissenschaftlern entschlüsselt worden – wie 
es vor 5.000 Jahren möglich war, tonnenschwere Steine in Form 
von Ziegeln in solche Höhen zu bringen und so präzise zu 
platzieren, dass nicht einmal eine Postkarte zwischen zwei Steine 
passt. Der größte Pyramide, die von Pharao Cheops, wurde in 
einem Winkel von 51,5 Grad gebaut, ihre Wände sind sehr dick, 
und dennoch ist ihre Genauigkeit (0,0008 %) erstaunlich. Experten 
sagen, dass es keine stärkere geometrische Form als die Pyramide 
gibt. Dies zeigt, dass das Wissen über Geometrie und Mathematik 
damals viel präziser war als heute.

Auch die Reiki-Heilmethode ist eine der ältesten Heilmethoden, 
die verloren gegangen und von Dr. Mikao Usui wiederentdeckt 
wurde. In Reiki, Klangheilung und Najmi-Heilenergie wird 
dieselbe Heilkraft genutzt, aber in der Najmi-Heilenergie wird das 
wahre Heilprinzip klar dargestellt und die Heilung wird Allah 
zugeschrieben.

Dr. Syed Shahzad Ali Najmi
***------------***



19

Der Menschliche Geist

Nach spirituellem Wissen besteht der Mensch aus drei Schichten: 
der Seele, dem astralen (oder idealen) Körper und dem materiellen 
Körper. Ebenso ist auch der menschliche Geist in drei Teile 
gegliedert: das Bewusstsein, das Unbewusste und das 
Unterbewusstsein.

Bewusstsein:

Das Bewusstsein bezeichnet jenen Teil des menschlichen Geistes, 
der mit dem materiellen Gehirn verbunden ist. Mit diesem Teil des 
Geistes funktioniert der Mensch in der physischen Welt, erwirbt 
weltliches Wissen und Fähigkeiten. Das Bewusstsein ist mit den 
Sinnen im Wachzustand verbunden und an die Begrenzungen von 
Zeit und Raum gebunden.

Unbewusstes:

Das Unbewusste ist mit dem astralen Körper verbunden, der auch 
als unser Lichtkörper bezeichnet wird. Es ist der Geist des astralen 
Körpers. Dieser Teil ist während des Schlafs oder in Träumen aktiv 
und frei von den Beschränkungen der Schwerkraft sowie von Zeit 
und Raum. Seine Geschwindigkeit ist so schnell wie das Licht, und 
seine Frequenz wird als „A'raafi“ (metaphysisch) beschrieben. 
Nach dem Tod lebt der Mensch mit diesem Körper in der astralen 
Welt weiter.

Unterbewusstsein:

Ebenso gilt das Unterbewusstsein als der Geist der Seele. Die 
Seele, die im Koran als ,Amr-e-Rabbi’ beschrieben wird, ist frei 
von den Begrenzungen von Zeit und Raum – und so ist auch das 
Unterbewusstsein nicht an diese gebunden. Im Unterbewusstsein 
existiert ein vollständiges Protokoll – wie ein Film – von allem, 



20

was je im Universum geschehen ist oder geschehen wird, vom 
Anfang bis zum Ende der Zeit.

Wenn ein Mensch Zugang zum Unterbewusstsein erlangen möchte, 
muss er Meditation praktizieren, die mit geistiger Konzentration 
verbunden ist. Imam Ghazali empfahl, zur Erlangung geistiger 
Konzentration und spirituellen Fortschritts eine brennende Kerze 
so lange zu betrachten, bis der Betrachter seine Umgebung und 
sogar sich selbst vergisst. Danach sollte man sich die Kerze auf der 
Stirn, dann rechts, dann links und schließlich am Hinterkopf 
vorstellen.

Um diese Art geistiger Konzentration zu erreichen, konzentrieren 
sich Buddhisten auf ihren Atem, Hindus im Yoga auf die 
Nasenspitze oder die Stirn, und im Islam verwenden Sufis die 
wiederholte Rezitation bestimmter Wörter in einem musikalischen 
Rhythmus (wie im Qawwali), um einen besonderen Zustand 
namens „Haal“ zu erreichen, oder durch die Wiederholung von 
Wörtern im Dhikr und spirituellen Übungen. All diese Methoden 
werden seit Urzeiten praktiziert, doch laut Experten haben 
westliche Wissenschaftler heutzutage viele der dahinterliegenden 
Mechanismen erkannt.

Psychologen haben durch Experimente herausgefunden, dass 
solche fokussierte Aufmerksamkeit eine spezifische Veränderung 
der Gehirnwellen bewirkt. Normalerweise produziert das 
menschliche Gehirn Beta-Wellen, bei denen der Geist ruhelos ist 
und von einem Gedanken zum nächsten springt, ähnlich wie ein 
Affe von Ast zu Ast springt. Das bedeutet, es gibt einen endlosen 
Strom von Gedanken.

Wenn ein Mensch fokussierte Aufmerksamkeit wie Meditation 
praktiziert, beginnen sich Beta-Wellen in Alpha-Wellen 
umzuwandeln, was einen Zustand der Ruhe und Entspannung 
hervorruft. Im Körper beginnen chemische Veränderungen, wie 
eine Abnahme der Alkalität im Blut, und das Vorhandensein von 
Laktat, das Müdigkeit verursacht, nimmt ebenfalls ab. Aufgrund 



21

der Alpha-Wellen verlangsamen sich Atmung und Herzfrequenz bis 
zu einem gewissen Grad. Während und nach der Meditation 
werden geistige und körperliche Ermüdung reduziert, und in 
Gegenwart von Alpha-Wellen beginnen die verborgenen 
Fähigkeiten des Geistes zu erwachen.

Der obere Teil des menschlichen Gehirns besteht aus zwei 
Hemisphären: der rechten und der linken Großhirnhemisphäre. Die 
linke Hemisphäre steuert Sprache, körperliche Bewegungen und 
logisches Denken, während die rechte Hemisphäre im Alltag meist 
still bleibt. Wissenschaftliche Forschung hat gezeigt, dass 
außersinnliche Wahrnehmung (ESP), Präkognition, Telepathie, 
Magie und andere paranormale und außergewöhnliche Phänomene 
mit der rechten Hemisphäre verbunden sind.

Experten glauben, dass westliche Gesellschaften die linke 
Hemisphäre stärker nutzen, was zu bedeutenden Fortschritten in 
Wissenschaft und Technik geführt hat. Im Gegensatz dazu neigen 
Menschen in östlichen Gesellschaften dazu, die rechte Hemisphäre 
stärker zu nutzen, weshalb die großen Weltreligionen, bedeutende 
Dichtung und die schönen Künste größtenteils im Osten entstanden 
sind.

All dies zeigt, dass im Zustand der Alpha-Wellen auch die rechte 
Gehirnhälfte zu erwachen beginnt. Wenn die Meditation vertieft 
wird, wandeln sich Alpha-Wellen langsam in Theta-Wellen um. 
Wissenschaftler haben herausgefunden, dass hochintelligente 
Menschen (Genies) im Allgemeinen mehr Alpha- und insbesondere 
mehr Theta-Wellen produzieren und diese Zustände gut 
kontrollieren können.

Durch Theta-Wellen gelangt der Geist in einen Zustand, in dem 
sowohl der Beobachter als auch das Beobachtete zu verschwinden 
scheinen. Im Hinduismus wird dieser Zustand „Samadhi“ genannt, 
im Buddhismus „Nirvana“ und in der Sprache des Sufismus 
„Fana“. Dies ist ein psychologischer Zustand, der immer jenseits 
der Reichweite von Worten bleibt. Diejenigen, die ihn erlebt haben, 



22

sagen, dass im höchsten Zustand der Realität ihr Selbst entweder 
ausgelöscht wird oder mit dem Absoluten verschmilzt. Die Frage 
bleibt: Was ist diese höchste Realität? Bis heute herrscht darüber 
Schweigen, da sie sich mit Worten nicht angemessen beschreiben 
lässt.

Psychologen betrachten diese persönliche Erfahrung lediglich als 
Produkt der Vorstellungskraft, doch die Kraft der Vorstellung ist für 
den Menschen äußerst wichtig. Der berühmte Wissenschaftler 
Einstein sagte ebenfalls: „Phantasie ist wichtiger als Wissen. Denn 
Wissen ist begrenzt, während Phantasie die ganze Welt umfasst, 
den Fortschritt anregt und die Evolution hervorbringt.“
– Albert Einstein, The Saturday Evening Post, 27. Oktober 1929

Bemerkenswert ist auch, dass laut wissenschaftlichen Experten der 
Mensch all die erstaunlichen Fortschritte in Wissenschaft und 
Wissen bisher nur mit etwa 10 % seines Gehirns gemacht hat. 
Einige Psychologen glauben, dass nur 10 % des Gehirns bewusst 
sind, während die restlichen 90 % unbewusst arbeiten.

Kurz gesagt, der Mensch hat bisher nur 10 % seines Gehirns 
genutzt. Wenn wir dies im Lichte von Religion und spirituellem 
Wissen betrachten, erkennen wir, dass, als Gott seinen Geist in 
Adam einhauchte und ihm die „Namen aller Dinge“ lehrte und den 
Engeln befahl, sich vor Adam zu verneigen, Adams Gehirn damals 
sicherlich zu 100 % funktionierte.

Denn Gott ernannte Adam zu seinem Stellvertreter und gab ihm 
das Wissen um die Geheimnisse des Universums in Form des 
„Wissens der Namen“ – Wissen, das selbst den Engeln nicht 
gegeben war. Daraus wird deutlich, dass Adams Status als edelstes 
Geschöpf auf diesem Wissen beruht. Jede Art von Wissen im 
Universum, selbst die Zweige der weltlichen Wissenschaft, sind in 
gewisser Weise mit dem Wissen der Namen verbunden. Das mag 
dem normalen Verstand seltsam erscheinen, ist aber eine Tatsache, 
denn hinter jeder Erfindung steht ein tief fokussierter Geist, und 
diese tiefe Fokussierung nennt man Meditation. In der Meditation 



23

wird das Unbewusste aktiv, und Informationen beginnen aus der 
verborgenen Welt zu fließen, was beweist, dass die Grundlage jeder 
Erfindung auf dieser erhaltenen Information beruht.

Alle spirituellen Menschen, Sufi-Heilige und Freunde Gottes 
beginnen durch ihre spirituellen Übungen und Anstrengungen, 
mehr als 10 % ihres Geistes zu nutzen – manchmal 15 %, 20 % 
oder sogar mehr. Wenn solche Menschen Handlungen vollbringen, 
die für gewöhnliche Menschen unmöglich erscheinen, nennen wir 
das Wunder oder Karama. Unsere medizinischen und 
psychologischen Experten beschreiben Gehirn und Geist wie folgt:

Der Unterschied zwischen Gehirn und Geist:
Gott, der den Menschen auf den höchsten Rang unter den 
Geschöpfen erhoben hat, sagt: „Ich habe den Menschen in der 
besten Gestalt erschaffen.“

Gehirn:

So wie ein Fernseher eine bestimmte Größe, Struktur, Kabel und 
Verbindungen hat, hat auch das Gehirn eine spezifische Größe und 
Struktur mit unzähligen Verbindungen. 76 % des Gehirns sind für 
Sprache, Intellekt und Bewusstsein zuständig und werden als 
Kortex bezeichnet. Der linke Teil des Gehirns steuert die rechte 
Körperseite, der rechte Teil die linke Seite. Das durchschnittliche 
Gewicht des männlichen Gehirns beträgt 1380 Gramm, das der 
Frauen 1250 Gramm. Die Wissenschaft von Gehirnerkrankungen 
heißt Neurologie, der Facharzt ist der Neurologe. Das Gehirn ist in 
vier Lappen unterteilt:

► Frontallappen (Frontal Lobe)

► Parietallappen (Parietal Lobe)

► Temporallappen (Temporal Lobe)

► Okzipitallappen (Occipital Lobe)



24

Geist:

Der Geist ist wie das Fernsehprogramm – bunte Gedanken, 
Gefühle, Träume und Verhaltensweisen sind die Programme des 
Gehirns, die wir Geist nennen. Das Gehirn kann gewogen werden, 
der Geist nicht. Das Gehirn kann gesehen werden, der Geist nicht. 
Es gibt Unterschiede zwischen den Geistern von Männern und 
Frauen.

Laut Professor Simon Baron-Cohen von der Universität Cambridge 
sind die Geister von Frauen empathischer, die von Männern 
analytischer. Frauen bevorzugen es, mit anderen Menschen und 
ihrer Umgebung in Kontakt zu treten. Ihre Fähigkeit, Emotionen zu 
erkennen, ist stärker, und sie erkennen Gesichtsausdrücke besser.

Die Wissenschaft von psychischen Störungen heißt Psychiatrie, der 
Spezialist ist der Psychiater.

Die Drei Teile des Geistes nach Psychologen:

► Bewusstsein (Conscious Mind)

► Unterbewusstsein (Subconscious Mind)

► Unbewusstes (Unconscious Mind)

***------------***



25

Einführung

Die wissenschaftliche Einführung der Najmi-Heilenergie sowie der 
Beginn ihrer praktischen Übungen erfolgten im Jahr 2001. Anfangs 
wurde eine ausgewählte Gruppe von Menschen darin ausgebildet, die 
bereits ein gewisses Interesse und Verständnis für spirituelles Wissen 
hatten. Später konnten diese Personen bemerkenswerte Vorteile für 
kranke und leidende Menschen erzielen. Heute wird dieses spirituelle 
Wissen offiziell der breiten Öffentlichkeit zugänglich gemacht, damit 
jeder selbst davon profitieren und auch anderen helfen kann.

Najmi-Heilenergie ist die weltweit erste systematische islamisch-
theoretische und spirituell-wissenschaftliche Heilmethodik, bei der 
kranke Menschen durch spirituelle Einwirkung behandelt werden. Dieses 
Wissen umfasst vier Stufen oder Level, die als Nasooti, Malakooti, 
Jabarooti und Lahooti bezeichnet werden. Obwohl dieses Wissen 
islamisch-theoretisch fundiert ist, kann es jeder Mensch unabhängig von 
Religion oder Glaubensrichtung leicht erlernen und nach Absolvierung 
des Masterkurses auch an andere weitergeben.

Dieses Wissen lässt sich mit einer brennenden Kerze vergleichen, die 
nicht nur selbst Licht spendet, sondern auch andere Kerzen anzündet. 
Heutzutage werden weltweit verschiedene Heiltechniken gelehrt, wie 
zum Beispiel Reiki-Heilung, die seit über hundert Jahren praktiziert wird, 
und Samda-Heilung, die aktuell an Popularität gewinnt und als 
weiterentwickelte Form von Reiki gilt, mit einer Kraft, die 70 bis 80 
Prozent stärker sein soll als Reiki.

Im Vergleich dazu erweist sich die Najmi-Heilenergie als noch kraftvoller 
als alle anderen Heiltechniken. Die Erfolgsrate liegt zwischen 90 und 99 
Prozent, wobei die hundertprozentige und vollständige Heilung allein 
Gott vorbehalten ist. Die Najmi-Heilenergie besteht aus nur vier Stufen, 
die allen Stufen der Samda-Heilung gleichwertig oder überlegen sind.

Bevor wir jedoch die einzelnen Stufen der Najmi-Heilenergie näher 
erläutern, ist es unbedingt erforderlich, zunächst eine kurze Einführung in 
Reiki und Samda zu geben und einige wichtige Fragen zu beantworten.



26

Einführung in die Reiki-Heilmethode

Reiki ist ein japanisches Wort, das sich aus den beiden Begriffen 
„Rei“ (universell, kosmisch) und „Ki“ (Lebensenergie) 
zusammensetzt. Somit bedeutet Reiki „universelle Lebensenergie“. 
Die Methode stammt aus Japan und wurde vor etwa hundert Jahren 
von Dr. Mikao Usui entwickelt, der am 15. August 1865 im Dorf 
Taniai-mura bei Kyoto geboren wurde.

Dr. Usui stammte aus einer gebildeten Familie und begann seine 
Ausbildung an einer buddhistischen Klosterschule. Schon früh 
interessierte er sich für Wissen, Psychologie und das Schicksal. 
Später studierte er diese Themen intensiv. Er war gläubiger Christ, 
leitete eine christliche Schule und hielt sonntags Predigten.

Eines Tages fragten ihn seine Schüler nach den Wundern Jesu, 
insbesondere wie er Menschen heilte. Dr. Usui beschloss, diesen 
Phänomenen wissenschaftlich nachzugehen. Er reiste zunächst in 
die USA, studierte an der Universität von Chicago die Bibel und 
diskutierte mit Geistlichen über die Heilwunder Jesu, fand aber 
keine zufriedenstellenden Antworten. Anschließend reiste er nach 
China und beschäftigte sich dort mit dem Buddhismus. Dafür 
lernte er sogar Sanskrit, um alte Schriften zu studieren. In diesen 
alten Texten fand er schließlich Symbole und Hinweise auf 
Heilwissen, wusste aber zunächst nicht, wie sie anzuwenden 
waren.

Während einer Meditation hörte er eines Tages übernatürliche 
Worte, die mit diesen Symbolen übereinstimmten. Durch weitere 
Experimente und das Anwenden dieser Symbole gelang es ihm, 
Heilungen zu bewirken.

Im April 1922 eröffnete Dr. Usui in Tokio seine erste Reiki-Klinik 
und -Schule. Reiki wurde in Japan schnell bekannt, und Dr. Usui 
bildete viele Schüler aus, darunter Chujiro Hayashi. Dr. Usui starb 



27

am 9. März 1926 im Alter von 61 Jahren in Tokio, wo auch seine 
Grabstätte liegt.

Nach seinem Tod verbreiteten seine Schüler Reiki weiter. In den 
1970er Jahren wurde Reiki in westlichen Ländern bekannt und 
fand von dort aus weltweite Verbreitung.

Reiki wird auf zwei Arten praktiziert: durch Handauflegen 
(direkter Kontakt) oder als Fernheilung (distant healing). Die 
Methode basiert auf der Vorstellung, dass der Praktizierende 
universelle Lebensenergie durch seine Hände auf den Patienten 
überträgt, um dessen Heilung zu fördern. Reiki umfasst mehrere 
Ausbildungsstufen, wobei der Praktizierende mit jeder Stufe tiefere 
Kenntnisse und Fähigkeiten erlangt.

Reiki ist eine spirituelle, aber religionsunabhängige Methode, die 
keine Nebenwirkungen hat und zur Harmonisierung von Körper, 
Geist und Seele eingesetzt wird.

***------------***



28

Einführung in die Samda-Heilmethode

Samda ist eine spirituell-wissenschaftliche Heilmethode, die vor einigen 
Jahren von Dr. Abdul Samad Musafir eingeführt wurde. Dr. Musafir 
stammt aus dem Dorf Rana Khail in der Provinz Ghazni, Afghanistan. 
Seine Kindheit war geprägt von Armut und harter Arbeit, dennoch konnte 
er sich eine Ausbildung ermöglichen. Später lebte er eine Zeit lang im 
Iran und zog schließlich nach Pakistan. Dort arbeitete er zunächst in 
einfachen Jobs, bevor er in Lahore ein eigenes Institut gründete, in dem 
er die Samda-Heilmethode lehrte und zahlreiche Schüler ausbildete. 
Später setzte er seine Lehrtätigkeit auch in Karachi fort.

Laut Dr. Musafir machte er bereits in seiner Kindheit in Afghanistan eine 
außergewöhnliche spirituelle Erfahrung: Er freundete sich mit zwei 
übernatürlichen Wesen an – einem Mann namens Dur Andesh Samda und 
einer Frau namens Zhelia. Diese beiden übernatürlichen Persönlichkeiten 
wurden seine spirituellen Lehrer. Dr. Musafir berichtet, dass diese Wesen 
zur sogenannten Zheli-Nation gehörten, die einst auf der Erde lebte, nun 
aber auf einen anderen Planeten übergesiedelt ist.

Das Wissen, das Dr. Musafir von diesen Wesen erhielt, bezeichnet er als 
„Zhel-Wissenschaft“. Die Samda-Heilmethode ist ein Zweig dieser 
spirituellen Wissenschaft. Dr. Musafir betont, dass es zwischen Reiki und 
Samda im Grunde keinen Unterschied gibt – der Unterschied liegt 
lediglich in der Stärke und den Ausbildungsstufen: Während Reiki 
traditionell zwei Level umfasst, besteht die Samda-Methode aus vierzehn 
Stufen. Dr. Musafir berichtet, dass auch Dr. Mikao Usui, der Begründer 
von Reiki, ursprünglich von Dur Andesh Samda in zwei Leveln 
unterrichtet wurde, jedoch nicht in der Lage war, die stärkeren Energien 
weiterer Level zu verkraften.

Dr. Musafir selbst erhielt die Lehren der vierzehn Samda-Stufen über 
viele Jahre hinweg, angepasst an seine spirituelle Aufnahmefähigkeit. 
Heute sieht er es als seine Aufgabe, dieses Wissen weiterzugeben und 
möglichst vielen Menschen zugänglich zu machen.

***------------***



29

Wie funktioniert die Najmi-Energie?

Zunächst ist es wichtig klarzustellen, dass dieses Wissen auf dem 
Glauben an Gott basiert, der einzigartig und einzig ist. Allah, der 
Allmächtige, ist der Schöpfer und Besitzer des gesamten 
Universums, und Seine Macht erstreckt sich über die gesamte 
Schöpfung. Auch die Heilung wird Seinem Wesen zugeschrieben. 
Daher kann man sagen, dass dieses Heilwissen mit dem Islam 
verbunden ist, aber es steht keinesfalls in direktem Zusammenhang 
mit der islamischen Scharia oder religiösen Gesetzgebung.

Diese Klarstellung ist notwendig, weil einige religiöse Gelehrte in 
unserer Gesellschaft dieses Heilwissen als eine Neuerung (Bid‘a) 
in der Religion bezeichnen und möglicherweise Fatwas dagegen 
aussprechen könnten. Genauso wie Physik, Chemie und andere 
wissenschaftliche Disziplinen – einschließlich medizinischer 
Wissenschaften wie Homöopathie, Allopathie und Kräutermedizin 
– ihre eigenen Philosophien, Theorien und Formeln haben, über die 
sich wissenschaftliche Experten oder Gelehrte streiten können,
kann auch eine wissensreiche Person mit den Konzepten oder 
Theorien der Najmi-Heilenergie nicht einverstanden sein. Mit 
anderen Worten: Es handelt sich um ein positives Wissen, aber die 
Sichtweise jedes Einzelnen variiert je nach Wissen, Erfahrung, 
Alter und Glauben.

Hier erwähnen wir einige kontroverse Theorien, die auch aus 
islamischer Sicht umstritten sind. Zum Beispiel Darwins 
Evolutionstheorie, in der er behauptete, dass der heutige Mensch 
von Affen abstammt – eine Theorie, der nicht alle Wissenschaftler, 
Gelehrten und Denker heute zustimmen. Ebenso verband Freud, 
der als Begründer der modernen Psychologie gilt, menschliche 
Träume direkt mit sexuellen Störungen, während viele Religionen, 
darunter Christentum, Judentum, Buddhismus und Hinduismus, 
Träumen große Bedeutung beimessen. Besonders im Islam wird 
Träumen ein ganz besonderer Stellenwert eingeräumt. Im Koran 
und in den Hadithen werden Träume erwähnt, was ihre Bedeutung 



30

und die Wissenschaft der Traumdeutung bestätigt. Laut einem 
Hadith sind Träume der sechsundvierzigste Teil des 
Prophetentums. Das bedeutet, dass das Prophetentum beendet ist 
und nun die Botschaft Allahs oder Informationen aus der 
verborgenen Welt nur noch durch wahre Träume zu den Menschen 
gelangen.

Spirituelle Experten und Sufi-Heilige messen Träumen große 
Bedeutung bei. Sie sagen, dass unser ganzes Leben zwischen 
Wachsein und Träumen abläuft, sodass Träume die Hälfte unseres 
Lebens ausmachen. Sie erklären, dass das Studium des 
Traumlebens zeigt, dass der Mensch über Sinne verfügt, durch die 
ihm Offenbarungen aus dem Verborgenen zuteilwerden können. Im 
Traumzustand sind wir nicht Spielball von Zeit und Raum; 
vielmehr werden Zeit und Raum zu unserem Spielball.

Da im Traum keine Beschränkungen von Zeit und Raum gelten, 
können wir im Traumzustand Zustände beobachten, die jenseits 
von Zeit und Raum liegen. Dies ist nicht auf eine bestimmte Person 
beschränkt; jeder Mensch ist eine Mischung aus den Sinnen des 
Wachseins und der Träume. Die authentischste und umfassendste 
Quelle für Wissen über Träume, Wachsein, Zeit und Raum ist der 
Heilige Koran. Der Koran ist das „Wissen des Buches“, und durch 
Nachdenken darüber kann man dieses Wissen erlangen. Wer diese 
Formeln kennt, erlangt die Fähigkeit, Dinge ohne physische Mittel 
von einem Ort zum anderen zu übertragen.

Fast jeder Mensch hat in seinem Leben zwei, drei oder fünf solche 
wahren Träume gehabt, deren Deutung sich später im Wachzustand 
bewusst erfüllt hat. Der Prophet Muhammad (Friede sei mit ihm) 
sagte: Wer mich im Traum sieht, hat mich wirklich gesehen, denn 
Satan kann nicht meine Gestalt annehmen. Dies sind nur einige 
Beispiele, die die Bedeutung von Träumen zeigen und Freuds 
Theorie widerlegen.

Nach Ansicht von Psychologen und der psychologischen 
Wissenschaft leiden alle, die behaupten, Propheten oder Heilige zu 



31

sein, an einer psychischen Krankheit namens Schizophrenie. 
Schizophrenie hat viele Formen, eine davon ist der paranoide Typ, 
bei dem sich der Patient für eine große heilige Persönlichkeit hält 
und wahnhaft glaubt, von einer übernatürlichen Entität kontrolliert 
zu werden, die alle seine Handlungen lenkt. Bemerkenswert ist, 
dass diese psychologische Theorie keinen Unterschied zwischen 
besonderen und gewöhnlichen Menschen macht.

Solches Wissen und solche Theorien stehen sicherlich nicht nur im 
Widerspruch zum Islam, sondern auch zu anderen Religionen. 
Leider akzeptieren viele Menschen in unserer Gesellschaft solche 
Gedanken und Theorien, machen sich über ihre eigenen religiösen 
und spirituellen Überzeugungen lustig und bringen Argumente 
gegen Spiritualität vor.

Die Najmi-Heilenergie ist mit dem Sufismus verbunden und 
besteht aus vier Stufen, die Nasooti, Malakooti, Jabarooti und 
Lahooti genannt werden und mit Licht, göttlicher Erleuchtung 
(Noor) und göttlicher Manifestation (Tajalli) verbunden sind. Es ist 
wichtig zu verstehen, dass weder der Meister noch der Schüler 
direkte Kontrolle über diese Lichter oder Strahlen erlangt. 
Stattdessen stimmt der Heiler während des Heilprozesses sein 
Unterbewusstsein auf die Kräfte von Licht, Noor und Tajalli, 
wodurch dem Heiler eine besondere Heilenergie verliehen wird, 
die zur Genesung des Patienten führt.

***------------***



32

Erlangen der Najmi-Heilenergie

Nach spirituellem Wissen gibt es zwei Arten von Wissen: Das eine 
wird als „erworbenes Wissen“ (Ilm-e-Husooli) bezeichnet, das 
andere als „unmittelbares Wissen“ (Ilm-e-Huzoori). Das Wissen, 
das wir im weltlichen Leben mit Hilfe von Büchern, Heften oder 
Stiften erwerben, nennt man erworbenes Wissen. Im Gegensatz 
dazu benötigt das unmittelbare Wissen keine Bücher oder 
Schriften; vielmehr wird dieses Wissen durch spirituelle 
Übertragung vom spirituellen Lehrer auf den Schüler 
weitergegeben.

Genauso wird das Wissen der Najmi-Heilenergie vom Lehrer oder 
Meister durch einen besonderen spirituellen Vorgang auf die 
Schüler übertragen und verbindet den Geist des Schülers mit den 
Heilkräften. Diesen Vorgang nennt man „Attunement“ 
(Einstimmung).

Die Kraft der Najmi-Heilenergie ist sowohl der von Reiki als auch 
der von Samda überlegen. Deshalb, wenn jemand nach einer 
Attunement in Najmi Healing versucht, Reiki oder Samda zu 
erlernen, wird in ihm nur die Fähigkeit der Najmi-Heilenergie 
wirken, nicht die von Reiki oder Samda. Das lässt sich mit einem 
Computer vergleichen: Wenn auf einem Computer eine moderne 
Software installiert ist, besteht keine Notwendigkeit mehr, eine 
ältere Version zu installieren – der Computer verhindert sogar die 
Installation der alten Version. Ebenso, wenn jemand eine 
Attunement in Samda erhalten hat, braucht er Reiki nicht mehr zu 
lernen.

Das Wissen der Najmi-Heilenergie wird also direkt durch 
spirituelle Übertragung vom Lehrer auf den Schüler 
weitergegeben; es bedarf keiner Bücher oder traditionellen 
Ausbildung. Nach diesem spirituellen Vorgang entwickelt der 
Schüler die Fähigkeit zur Heilenergie, die als stärker als Reiki und 
Samda angesehen wird.



33

Kann diese Fähigkeit verloren gehen?

Wenn jemand mit aufrichtigem Herzen eines oder alle vier Level 
der Najmi-Heilenergie erlernt und empfängt, bleibt diese 
Heilfähigkeit ihm oder ihr ein Leben lang erhalten -  sie kann 
weder verloren gehen noch von jemand anderem genommen oder 
ausgelöscht werden.

Allerdings kann es vorkommen, dass die Kraft schwächer wird, 
wenn der Schüler seinen Lehrer nicht respektiert. Die Fähigkeit 
verschwindet jedoch auch dann nicht vollständig. Zeigt der Schüler 
seinem Lehrer hingegen aufrichtigen Respekt und Wertschätzung, 
kann sich seine spirituelle Kraft sogar noch verstärken und er erhält 
zusätzliche Führung und Unterstützung.

Wer würde schon leichtfertig eine solche göttliche Gabe, die einem 
so einfach zuteil wurde, wieder verlieren wollen? Deshalb ist es 
wichtig, diese Fähigkeit zu schätzen und den Lehrer zu ehren, um 
das volle Potenzial der Najmi-Heilenergie dauerhaft zu bewahren 
und weiterzuentwickeln.

***------------***



34

Nebenwirkungen der Najmi-Heilenergie

Wie bereits auf den vorherigen Seiten erwähnt, haben moderne 
westliche Behandlungsmethoden, insbesondere die allopathische 
Medizin, Nebenwirkungen. Bei Naturmedizin, wie zum Beispiel 
der Behandlung mit Heilkräutern (Herbal Medicine), sind die 
Neben- und Schadwirkungen geringer, und bei einigen Methoden 
wie der Homöopathie sind sie nahezu nicht vorhanden. Bei 
spirituell-wissenschaftlichen Heilmethoden, wie Farb- und 
Lichttherapie, Yoga, Hypnose oder Meditation, treten in der Regel 
keine Neben- oder Schadwirkungen auf.

In Bezug auf spirituelles Wissen gibt es bei uns zwei Arten von 
Glaubensrichtungen oder Theorien: die „Rahmani“ (göttliche) und 
die „Shaitani“ (dämonische). Rahmani-Wissen ist der Zweig der 
Spiritualität, der mit Allah verbunden ist und bei dem Hilfe von 
Allah erbeten wird. Shaitani-Wissen hingegen bezieht sich auf 
Zauberei, schwarze Magie und okkulte Praktiken, die definitiv 
schädliche Auswirkungen haben. Mit schwarzer Magie werden 
anderen Menschen gezielt Schäden zugefügt. Nach islamischem 
Recht gilt: Wer diese Art von Wissen erlernt, lehrt oder anwendet, 
tritt aus dem Islam aus.

Im Heiligen Koran heißt es in Bezug auf Zauberei oder Magie:
„Und sie folgten dem, was die Teufel zur Zeit Salomos vortrugen. 
Doch nicht Salomo war ungläubig, sondern die Teufel waren 
ungläubig; sie lehrten die Menschen Zauberei und das, was den 
beiden Engeln in Babel, Harut und Marut, offenbart wurde. Doch 
diese beiden lehrten niemanden, ohne zu sagen: ‚Wir sind nur eine 
Versuchung, so werde nicht ungläubig.‘ Und sie lernten von ihnen, 
womit sie zwischen Mann und Frau Zwietracht stiften konnten. 
Doch sie konnten damit niemandem schaden, außer mit Allahs 
Erlaubnis. Und sie lernten, was ihnen schadet und nicht nützt. Und 
sie wussten gewiss, dass derjenige, der solche Dinge erwirbt, im 
Jenseits keinen Anteil hat. Und schlimm ist das, wofür sie ihre 



35

Seelen verkauft haben, wenn sie es nur wüssten.“ (Sure Al-Baqara, 
Vers 102)
Ebenso heißt es an einer anderen Stelle im Koran:
„Der Zauberer wird es nicht wohl ergehen, wo immer er kommt.“ 
(Sure Ta Ha, Vers 69)

In einem Hadith heißt es:
Der Gesandte Allahs (s.a.w.) sagte: „Wer auch nur ein wenig 
Zauberei erlernt, dessen Angelegenheit ist bei Allah beendet.“ 
(Musnad Ahmad)

Wenn wir also sagen, dass spirituelle Wissenschaften keine 
schädlichen Nebenwirkungen haben, dann bezieht sich das auf 
positives Wissen, nicht auf negatives Wissen. Ebenso ist das 
Wissen der Najmi-Heilenergie eine positive Wissenschaft und kann 
nicht negativ verwendet werden, denn es ist ein „Rahmani“-
Wissen. Wenn ein Heiler mit diesem Wissen einen Patienten 
behandelt, wird keine Krankheit vom Heiler auf den Patienten 
übertragen und umgekehrt besteht auch keine Gefahr, dass 
während der Behandlung eine Krankheit vom Patienten auf den 
Heiler übergeht.

***------------***



36

Erstes Level: Das Nasooti-Level der 
Najmi-Heilenergie

Das erste Level der Najmi-Heilenergie wird im Sufismus als 
„Nasooti“ bezeichnet. In der Terminologie der islamischen Mystik 
steht „Alam-e-Nasoot“ für unsere gegenwärtige materielle Welt. 
Auf dieser Einstiegsstufe konzentriert sich die Heilung vor allem 
auf typische körperliche Beschwerden, doch auch einige 
psychische und spirituelle Leiden können durch diese Energie 
gelindert werden.

Die Energie dieses Levels ist eng mit der menschlichen 
Magnetkraft (Human Magnetic Force, HMF) verbunden. Nach der 
spirituellen Einstimmung (Attunement) wird die von Gott 
erschaffene Heilenergie mit der eigenen Magnetkraft des 
Menschen verbunden. Der Heiler legt dann eine oder beide Hände 
auf den Kopf des Patienten und aktiviert die Energie mithilfe eines 
spirituellen Geheimcodes der Najmi-Heilenergie. Durch diese 
Öffnung des Energiekanals wird dem Patienten etwa zehn Minuten 
lang Heilenergie übertragen, was dazu beiträgt, Krankheiten zu 
lindern.

Für eine wirksame Behandlung sollte der Heiler diese Sitzung 
mindestens drei Tage hintereinander zur gleichen Zeit durchführen. 
Nach der Attunement sind manche Anfänger zunächst unsicher, ob 
sie wirklich mit dieser Energie verbunden sind. Doch sobald sie bei 
der Behandlung anderer Menschen Erfolge erleben und Patienten 
außergewöhnliche Verbesserungen spüren, wächst ihr Glaube an 
die Methode und sie gewinnen an Selbstvertrauen - der Start in ein 
neues, spirituelles und erfülltes Leben.
Najmi-Heilenergie gilt als positive Energie, die keine schädlichen 
Nebenwirkungen hat. Um von dieser Energie zu profitieren, sollte 
man negative Eigenschaften wie Hass, Neid, Wut, Vorurteile und 
Engstirnigkeit vermeiden. Besonders bei Menschen, die ihre 
religiösen Pflichten gewissenhaft erfüllen, wirkt diese Heilenergie 
besonders gut.



37

Mit dem ersten Level können zwar keine sehr komplexen 
Krankheiten geheilt werden, doch für viele alltägliche 
Beschwerden ist sie sehr wirksam. Die Heilkräfte des Anwenders 
nehmen mit den höheren Stufen deutlich zu. Im ersten Level 
erfolgt die Heilung über die menschliche Magnetkraft, die im 
Sufismus auch als die Kraft des „Jism-e-Misali“ (des idealen oder 
astralen Körpers) bezeichnet wird. Diese Kraft ist innerhalb ihrer 
Grenzen sehr stark, aber auf den physischen Bereich beschränkt.

Im zweiten Level erfolgt die Heilung durch die Kraft des Lichts. 
Wissenschaftlich betrachtet hat Licht eine Geschwindigkeit von 
etwa 300.000 Kilometern pro Sekunde – ein Hinweis auf die 
enorme Kraft und Bedeutung von Licht in der Heilung.

Im dritten Level wird mit „Noor“ (göttlichem Licht) gearbeitet, das 
noch schneller und feinstofflicher als gewöhnliches Licht ist. Das 
vierte Level nutzt die Kraft der „Tajalli“ (göttliche Manifestation 
oder spirituelle Erleuchtung), die noch über die Geschwindigkeit 
und Kraft von Noor hinausgeht und jenseits menschlichen 
Verstehens liegt.

Viele spirituelle Heiltechniken, die heute weltweit gelehrt werden, 
darunter Reiki, basieren oft auf säkularen (nicht-religiösen) 
Theorien. Sie glauben oft fest an die kosmische Heilenergie, 
erkennen jedoch die Existenz des Schöpfers des Universums nicht 
an.

Najmi-Heilenergie hingegen ist fest im Glauben an Gott (Allah) 
verwurzelt. Es handelt sich um eine göttliche Heilkraft, die überall 
im Universum gegenwärtig ist. Dieses Wissen ist eng mit Gott, 
Sufismus und Spiritualität verbunden. Die Spiritualität lehrt uns, 
dass das weltliche Leben auf Annahmen und Illusionen basiert – 
vieles von dem, was wir sehen oder verstehen, ist in Wirklichkeit 
anders, als es scheint.



38

Die Heilung geschieht nicht durch die materiellen Medikamente 
selbst, sondern durch die göttliche Heilenergie, die zusammen mit 
diesen Mitteln wirkt. Wäre Heilung allein von Medikamenten 
abhängig, gäbe es keine unheilbaren Krankheiten und die Medizin 
würde nie scheitern. Dies beweist, dass wahre Heilung mit Allahs 
spiritueller Heilenergie verbunden ist – einer immateriellen, 
unsichtbaren Kraft.

Auch viele Wissenschaftler erkennen heute, dass unser materielles 
Leben auf Wellen und Licht basiert. Neben unserem physischen 
Körper besitzen wir einen weiteren Körper aus Licht, den Sufi-
Meister „Jism-e-Misali“ (idealer oder astraler Körper) nennen. In 
der modernen Wissenschaft wird dieser als „Aura“ bezeichnet. 
Forschungen zeigen, dass die Aura verschiedene Farben von Licht 
enthält, die jeweils bestimmten Organen zugeordnet sind. Wenn 
das Gleichgewicht der Farben gestört ist, wird der physische 
Körper krank.

Auf dieser Grundlage wurden Heilmethoden mit Farben und Licht 
entwickelt, bei denen Krankheiten durch verschiedene Farbstrahlen 
oder mit Licht aufgeladenes Wasser behandelt werden. In Pakistan 
wurde diese Methode erstmals vom bekannten spirituellen 
Gelehrten Khawaja Shamsuddin Azimi eingeführt.

Viele Wissenschaftler sind sich heute einig, dass das wahre Leben 
oder das wahre Wesen des Menschen nicht nur der materielle 
Körper ist, sondern eine besondere Art von Lichtwelle oder 
Frequenz, die den physischen Körper steuert

***------------***



39

Franz Anton Mesmer (1734–1815)

Franz Anton Mesmer war ein deutscher Arzt und gilt als Begründer 
des „Mesmerismus“, der später als „Tierischer Magnetismus“ 
(animal magnetism) bekannt wurde. Zu seiner Zeit war das Wissen 
über den menschlichen Geist noch sehr begrenzt. Viele Menschen 
hielten seine Theorien für Betrug, weshalb sie sich gegen ihn 
stellten – sogar die damalige Regierung. Mesmer musste ins Exil 
gehen, blieb jedoch von seinem Wissen und seinen Forschungen 
überzeugt und setzte seine Arbeit unbeirrt fort.

Durch seine Methode heilte Mesmer zahlreiche Krankheiten, die 
mit den damaligen Medikamenten nicht behandelbar waren. 
Allmählich erkannten die Menschen den Wert seiner Arbeit, und 
mit der Zeit wurde sein Ansatz weiter erforscht. Später gaben 
Psychologen und Mediziner dem Mesmerismus eine neue Form: 
Der schottische Arzt James Braid prägte 1843 den Begriff 
„Hypnotismus“, und seither ist diese Methode als Hypnose bekannt 
und wird heute weltweit an vielen Universitäten gelehrt.

Mesmer promovierte 1766 an der Universität Wien in Medizin. In 
seiner Dissertation schrieb er, dass aus den Tiefen des Weltraums 
eine unbekannte, immaterielle Kraft komme, die in alle Materie 
eindringe und auf die Gesundheit von Menschen und Tieren wirke. 
Mesmer stellte durch Experimente fest, dass jedes Lebewesen von 
einem magnetischen Feld umgeben ist, dessen Stärke die 
Gesundheit beeinflusst. Diese Kraft nannte er „tierischen 
Magnetismus“. In Wien führte er neben seiner ärztlichen Praxis 
auch ein Labor, in dem er mit dieser magnetischen Kraft arbeitete.

Wie unser physisches Auge den „astralen Körper“ oder die Aura 
nicht sehen kann, so sind auch die Wellen von TV, Radio, 
Fernbedienungen oder Mobiltelefonen unsichtbar. Mit 
Röntgenstrahlen kann man innere Organe sichtbar machen, und 
mithilfe der Kirlian-Fotografie lassen sich Bilder der Aura 
aufnehmen.



40

Obwohl Mesmers Methoden von der damaligen medizinischen 
Fachwelt vielfach abgelehnt wurden und er als Scharlatan galt, gilt 
er heute als Wegbereiter der modernen Hypnose und 
Psychotherapie. Seine Theorie des „animalischen Magnetismus“ 
und seine Praxis beeinflussten die Entwicklung der Psychologie 
und der therapeutischen Hypnose nachhaltig.

***------------***



41

Die Erfindung der Kirlian-Fotografie

Die Geschichte der Kirlian-Fotografie reicht bis in die 1930er 
Jahre zurück. Die Erfindung dieser Technik wird dem russischen 
Wissenschaftler Semyon Davidovich Kirlian zugeschrieben, der 
aus der Stadt Krasnodar stammte. Herr Kirlian war, ähnlich wie der 
berühmte amerikanische Erfinder Edison, nur wenige Klassen in 
der Schule, aber von außergewöhnlicher Intelligenz und großem 
Forscherdrang. Seine Leidenschaft galt der Elektrizität, und trotz 
geringer formaler Ausbildung konnte er jede Art von Maschine 
reparieren.

Im Jahr 1939 wurde Kirlian in ein Krankenhaus gerufen, um eine 
defekte elektrische Maschine zu reparieren. In dieser Maschine war 
eine sogenannte Tesla-Spule verbaut, die mit Hochfrequenz 
arbeitete. Als Kirlian seine Hand in die Nähe der Spule brachte, 
bemerkte er plötzlich einen Lichtblitz und sah einen merkwürdigen 
Lichtschein um seine Hand herum. Dieses Erlebnis weckte seine 
Neugier. Er wiederholte den Versuch mehrmals und beobachtete 
immer wieder dieses Leuchten, das wie ein Lichtring um seine 
Hand erschien. Kirlian wollte wissen, was es damit auf sich hatte.

Er besorgte sich eine Tesla-Spule und begann in seinem Zuhause 
mit Experimenten. Dabei kam ihm die Idee, diesen Lichtschein mit 
Hilfe einer Kamera festzuhalten. Seine Frau Valentina, die sich für 
Fotografie begeisterte, unterstützte ihn bei diesen Versuchen. 
Schließlich gelang es ihnen, erstmals Bilder dieses Lichtscheins 
aufzunehmen. Eines Tages, als Kirlian krank war, stellte er fest, 
dass das Aussehen des Lichts um seine Hand anders war als sonst. 
Nach seiner Genesung erschien es wieder normal. Daraus schloss 
er, dass sich der Lichtschein je nach Gesundheitszustand verändert. 
In weiteren Experimenten konnte er zeigen, dass dieses Lichtfeld – 
das er „Corona“ nannte – bei Krankheit und Gesundheit 
unterschiedlich aussieht.



42

Von 1939 bis 1962 blieb Kirlians Arbeit der sowjetischen 
Regierung unbekannt. In dieser Zeit machte er große Fortschritte 
und entdeckte viele Geheimnisse der Natur. Als die Regierung 
schließlich auf seine Forschung aufmerksam wurde, schickte sie 
ein Team von Wissenschaftlern zu ihm. Sie waren von seiner 
Arbeit beeindruckt, woraufhin seine Experimente unter staatliche 
Förderung gestellt und die Technik als „Kirlian-Fotografie“ 
bekannt wurde.

Anfangs hielten die Sowjets diese Experimente geheim und gaben 
sie nur innerhalb des Ostblocks weiter. Später wurde die Technik 
weiterentwickelt: In den 1980er Jahren konnte mit neueren Kirlian-
Maschinen sogar ein einzelnes Körperzelle fotografiert werden, 
was eine Früherkennung von Krankheiten ermöglichte. Die 
Kirlian-Fotografie fand Anwendung in vielen Lebensbereichen, 
etwa zur Qualitätskontrolle von Lebensmitteln oder zum Nachweis 
von Lügen – lange bevor der amerikanische Lügendetektor 
(Polygraph) entwickelt wurde.

Auch in anderen Ländern wurde die Kirlian-Fotografie 
weiterentwickelt. In Brasilien baute eine parapsychologische 
Organisation eine eigene Kirlian-Maschine und begann mit eigenen 
Experimenten. In Rumänien entwickelte Dr. Domitrescu, ein 
Elektronikingenieur, eine neue, größere Kirlian-Maschine, mit der 
erstmals der gesamte menschliche Körper fotografiert werden 
konnte. Er nannte dieses Verfahren „Elektrografie“ und nutzte es 
unter anderem zur Darstellung von Akupunkturpunkten.

Die Kirlian-Fotografie ist heute unter verschiedenen Namen 
bekannt, darunter Elektrografie, Koronaentladungsfotografie und 
Bioelektrografie. Sie wird sowohl in der Alternativmedizin als 
auch in der Kunst und Parapsychologie genutzt, wenngleich die 
wissenschaftliche Gemeinschaft die Behauptung, damit die Aura 
oder den Gesundheitszustand eines Menschen sichtbar machen zu 
können, kritisch sieht.



43

***------------***



44

Die vier fundamentalen Kräfte des 
Universums

Laut den Forschungen von Wissenschaftlern gibt es in unserem 
Universum vier grundlegende Arten von Kräften, nämlich die 
Gravitationskraft, die elektromagnetische Kraft, die Kernkraft und 
die schwache Kraft. Von einem winzigen Atom bis hin zu den 
riesigen Planeten, Sternen und Milliarden von Galaxien im 
Universum wirken genau diese vier fundamentalen Kräfte. Lassen 
Sie uns nun eine kurze Erklärung jeder dieser Kräfte geben:

1. Gravitationskraft (Mechanische Kraft)

Dies ist die Kraft, durch die wir auf der Erde gehen und alle Dinge 
auf der Erde bleiben. Aufgrund dieser Anziehungskraft bewegt sich 
der Mond um die Erde, und unsere Erde dreht sich um die Sonne.

2. Elektromagnetische Kraft

Die Elektronen, die sich im Inneren eines Atoms befinden, 
bewegen sich aufgrund dieser Kraft um den Atomkern. Licht, 
Röntgenstrahlen und andere elektromagnetische Strahlungen sind 
Manifestationen dieser Kraft.

3. Kernkraft (Starke Kernkraft)

Diese Kraft sorgt dafür, dass der Atomkern stabil bleibt. 
Wahrscheinlich kennt heute kaum jemand die Atomwaffe oder 
Atomenergie nicht – diese Erfindungen basieren auf dieser Kraft.

4. Schwache Kernkraft

Diese Kraft wirkt nur innerhalb des Atoms und ist verantwortlich 
für Prozesse wie Radioaktivität.



45

Anfangs dachten Wissenschaftler, dass diese vier Kräfte völlig 
unabhängig voneinander sind und keine Verbindung zueinander 
haben. Dennoch fanden sie es merkwürdig, dass diese 
fundamentalen Kräfte so unterschiedlich sind. Viele 
Wissenschaftler vermuteten, dass es irgendeine Verbindung 
zwischen diesen Kräften geben müsse, doch die Wissenschaft 
verlangt experimentelle Beweise.

Albert Einstein versuchte intensiv, die Gravitationskraft und die 
elektromagnetische Kraft miteinander zu verbinden, doch er konnte 
bis zu seinem Lebensende keine Beziehung zwischen diesen 
beiden Kräften nachweisen. Danach entwickelten der pakistanische 
Wissenschaftler Dr. Abdus Salam und der amerikanische 
Wissenschaftler Steven Weinberg eine Theorie, die die 
elektromagnetische Kraft und die schwache Kernkraft zu einer 
einzigen Kraft – der elektroschwachen Kraft – vereinte. Diese 
Theorie löste eine Revolution in der Physik aus, und Dr. Abdus 
Salam sowie Steven Weinberg wurden für diese Arbeit mit dem 
Nobelpreis ausgezeichnet.

Experimentelle Bestätigung und heutiger Stand:
Wissenschaftler konnten mithilfe eines Experiments in Genf 
beweisen, dass die elektromagnetische Kraft und die schwache 
Kernkraft tatsächlich eine einzige Kraft sind. Aufgrund des Erfolgs 
dieses Experiments wird heute von nur noch drei fundamentalen 
Kräften gesprochen: der Gravitationskraft, der elektroschwachen 
Kraft und der starken Kernkraft.

Seitdem versuchen Wissenschaftler, diese drei Kräfte ebenfalls zu 
vereinigen. Auch Dr. Abdus Salam entwickelte hierzu ein 
spezielles Modell, und Forscher aus verschiedenen Ländern führen 
Experimente durch, um diese Vereinigung zu erreichen. Die Suche 
nach einer „Theorie von Allem“ geht also weiter und ist eines der 
spannendsten Gebiete der modernen Physik.

***------------***



46

Eidliche Verschwiegenheitserklärung

Wenn ein Mensch einen spirituellen Weg einschlägt – sei es der 
Weg des Sufismus oder das Streben nach irgendeinem anderen 
transzendenten Wissen – erkennt er, dass die Regeln, Gesetze und 
Bedingungen der inneren (esoterischen) Wissenschaften sich 
deutlich von denen der äußeren (exoterischen) Wissenschaften 
unterscheiden. Ein spiritueller Lehrer verpflichtet seinen Schüler 
manchmal ausdrücklich dazu, ein Geheimnis aus der spirituellen 
Welt vor der Allgemeinheit verborgen zu halten.

Bezieht man sich auf den Heiligen Koran, so wird deutlich, dass 
viele Aspekte des äußeren menschlichen Lebens darin vollständig 
und klar beschrieben sind. Doch es gibt auch viele Wahrheiten, die 
dem gewöhnlichen Menschen vollständig verborgen bleiben. 
Beispiele dafür sind das Wissen um die abgetrennten Buchstaben 
(Huroof-e-Muqatta‘at), das Wissen um die Seele, das Wissen um 
den Tag des Jüngsten Gerichts, die Nacht der Bestimmung (Lailat-
ul-Qadr), das Wissen um den größten Namen Gottes (Ism-e-Azam) 
und das göttliche Wissen (Ilm-e-Ladunni) usw. Über manche 
Themen gibt es nur Andeutungen, etwa über Paradies und Hölle, 
die Welt der Seelen, die Zwischenwelt (Araf), das Wissen über 
Dschinn und Engel usw.

Auch in den Hadithen findet sich hierzu ein Beispiel: In Sahih 
Bukhari berichtet Abu Huraira, dass er vom Gesandten Allahs, 
Prophet Muhammad (Friede sei mit ihm), zwei Arten von Wissen 
erhalten habe. Das eine habe er offenbart, das andere jedoch 
verborgen gehalten, denn hätte er es offenbart, so hätten die 
Menschen ihm den Kopf abgeschlagen. Die Sufis nennen dieses 
zweite Wissen das göttliche oder innere Wissen, das Wissen um 



47

Geheimnisse und Mysterien, wie es auch in der Sure al-Kahf in der 
Geschichte von Khidr erwähnt wird.

Ebenso hat Prophet Muhammad (Friede sei mit ihm) dazu geraten, 
Träume nicht jedem zu erzählen. Diese Beispiele zeigen deutlich, 
dass es völlig legitim ist, wenn ein spiritueller Lehrer seinen 
Schüler aus bestimmten Gründen dazu verpflichtet, ein spirituelles 
Geheimnis nicht weiterzugeben und ihn dafür einen Eid oder eine 
Verschwiegenheitserklärung ablegen lässt.

Najmi-Heilenergie ist eine islamisch-spirituelle alternative 
Heilmethode, die mit dem islamischen Sufismus verbunden ist und 
eigene Regeln und Gesetze hat. Eine davon ist, dass der spirituelle 
Code dieser Methode vor der Öffentlichkeit verborgen gehalten 
wird. Der erste Grund dafür ist, den Schüler vor möglichen 
negativen Folgen zu schützen; der zweite Grund ist, die 
Wirksamkeit der Heilenergie nicht zu gefährden. Bis zu einem 
gewissen Grad können jedoch Informationen über den Code 
gegeben werden, zum Beispiel, dass im spirituellen Code der 
Name Allah geschrieben steht, sowie Hinweise auf die vier Welten 
(Alam-e-Nasoot, Alam-e-Malakoot, Alam-e-Jabaroot und Alam-e-
Lahoot) und auf die bewusste und unbewusste Welt, sowie 
Hinweise auf das Herabströmen von Lichtern, die nach einer 
bestimmten Formel im Code enthalten sind.

Viele Menschen fragen sich, warum der Meister, der das geheime 
Heilungswissen an den Schüler weitergibt, selbst keinen Schaden 
nimmt. Die Antwort ist, dass der Meister den Schüler nach der 
Aufnahme in die Schülerschaft einem besonderen Prozess 
unterzieht und eine spezielle spirituelle Übertragung (Attunement) 
vornimmt.

***------------***



48

Behandlungsmethode – Stufe 1
Die Behandlungsmethode mit Najmi-Heilenergie der Stufe 1 
funktioniert wie folgt:

Der Heiler setzt den Patienten vor sich und bittet ihn zunächst, sich 
bequem hinzusetzen und die Augen zu schließen. Dann legt der 
Heiler eine oder beide Hände auf den Kopf des Patienten, schließt 
ebenfalls die Augen und öffnet mit der Absicht, die Kraft der Stufe 
1 (Nasooti – physische Ebene) zu aktivieren, die Energie durch den 
spirituellen Geheimcode der Stufe 1. Der Heiler gibt dem Patienten 
dann zehn Minuten lang Energie (Heilung).

Nach zehn Minuten öffnet der Heiler zuerst selbst die Augen und 
bittet dann den Patienten, seine Augen zu öffnen.

Vor Beginn der Behandlung führt der Heiler drei, fünf, sieben oder 
elf Mal Atemübungen durch und beruhigt sich selbst.

Wenn der Patient sehr krank ist und nicht sitzen kann, darf der 
Patient im Bett liegen bleiben. Der Heiler kann einen Stuhl oder 
Ähnliches neben das Bett stellen oder sich auf eine andere 
bequeme Weise in die Nähe des Patienten setzen und die Heilung 
durchführen.

Eine weitere Methode der Heilung ist: Wenn der Patient zum 
Beispiel Schmerzen im Rücken oder an einer anderen Stelle hat, 
kann der Heiler die rechte Hand auf den Kopf des Patienten und 
die linke Hand auf den Rücken (oder die schmerzende Stelle) 
legen, während der Patient liegt oder sitzt. Der Heiler kann auch 
eine oder beide Hände direkt auf die schmerzende Stelle legen, um 
die Behandlung durchzuführen.

***------------***



49

Zweite Stufe (2. Grad)

Malakooti Level
Die zweite Stufe der Najmi Heilenergie wird als „Malakooti“ 
bezeichnet. Sie steht im Zusammenhang mit dem Licht. Aber 
zuerst müssen wir verstehen, was Licht eigentlich ist. Dafür 
müssen wir die vier Welten begreifen. Nach der Lehre des 
Sufismus umfasst das gesamte Universum vier Kreise oder Welten, 
die nacheinander als Alam-e-Lahoot, Alam-e-Jabaroot, Alam-e-
Malakoot und Alam-e-Nasoot bezeichnet werden.

Wenn die Manifestation Gottes (Tajalli) von der Welt Lahoot 
herabsteigt und durch die Welt Jabaroot geht, wird sie zu Licht 
(Noor). Und wenn dieses Licht durch die Welt Malakoot geht, 
verwandelt es sich in sichtbares Licht. Dann sinkt dieses Licht 
weiter herab und nimmt die Form von Nasma an, das als eine 
Kombination verschiedener Farben und Gase gilt. Aus dieser 
Zusammensetzung werden alle materiellen Dinge der Welt 
erschaffen.

Wenn das Licht zunächst in Form von einfachem Nasma (Nasma 
Mufrid) existiert, entstehen daraus zuerst die Engel. Danach 
entsteht die Welt von Araf (Barzakh), dann die Welt der Dschinn.

Wenn dieses Licht von subtil zu dicht wandert, wird es als 
zusammengesetztes Nasma (Nasma Murakkab) bezeichnet und 
nimmt allmählich eine doppelte Form an, wodurch seine 
Bewegung extrem langsam und träge wird. Diese Trägheit und 
Starre nennt man feste Materie.

Durch die spezielle Bewegung oder Frequenz des Nasma entstehen 
verschiedene Dinge. Wenn zum Beispiel die spezielle Bewegung 
oder Frequenz des Lichts, aus der Gold entsteht, als „A“ bezeichnet 
wird, dann wird immer nur Gold aus der Frequenz „A“ entstehen, 
nichts anderes. In unserer materiellen Welt ist die dichteste Form 
des Lichts der Diamant.



50

Wenn wir von der dichten zur subtilen Form zurückkehren, 
entstehen nach dem Diamanten nacheinander verschiedene 
Metalle, Steine, Pflanzen, Tiere, ebenso ist Wasser eine subtile 
Form des Lichts. Dann entstehen verschiedene Gase, und aus noch 
subtileren Formen des Lichts entsteht das sichtbare Licht, das wir 
mit den Augen sehen. Dann wird es noch subtiler und verwandelt 
sich in Infrarotstrahlen, die für das materielle Auge unsichtbar sind. 
Weitere Beispiele sind Röntgen-, Alpha-, Beta-, Theta-, Gamma- 
und Radiowellen, die Wissenschaftler gut kennen.

Nach spirituellem Wissen leben wir mit zwei Arten von Sinnen: 
Mit den Sinnen, in denen wir unter dem Einfluss von Schwerkraft, 
Raum und Zeit Dinge sehen und verstehen, das nennt man 
Bewusstsein. Und mit den Sinnen, in denen wir von Schwerkraft, 
Raum und Zeit befreit sind, das nennt man Unterbewusstsein. 
Sowohl Bewusstsein als auch Unterbewusstsein beruhen auf 
Wellen. Die Wellen, die im Bewusstsein wirken, sind dreieckig, 
während die Wellen im Unterbewusstsein kreisförmig sind. Auch 
unsere Erde basiert wie die bewussten und unbewussten Sinne auf 
zwei Bewegungen: Die eine Bewegung heißt Längsbewegung und 
die andere Rotationsbewegung. Wenn die Erde sich auf ihrer 
Umlaufbahn bewegt, ist sie in der Längsbewegung geneigt – diese 
Längsbewegung ist ein Dreieck, die Rotationsbewegung ist ein 
Kreis. In unserer Schöpfung als fleischliche Wesen dominieren die 
Dreiecke, bei den Dschinn die Kreise, und bei den Engeln sind die 
Kreise im Vergleich zu den Dschinn noch dominanter.

Da der Mensch zwei Seiten hat – die dominante Seite ist das 
Dreieck, die unterlegene der Kreis – wenn bei jemandem die 
Dominanz des Dreiecks abnimmt und der Kreis dominiert, kann 
eine solche Person mit Dschinn, Engeln und anderen jenseitigen 
Wesen in Kontakt treten und mit ihnen kommunizieren. Die Welt 
von Araf und die Welt der Dschinn sind direkt neben unserer 
materiellen Welt, nicht getrennt oder weit entfernt. Aufgrund der 
unterschiedlichen Zusammensetzung oder Frequenz des Nasma 



51

können wir normalerweise die Seelen der Verstorbenen und die 
Dschinn nicht sehen.

Das kann man sich so vorstellen: Um uns herum gibt es ständig die 
Frequenzen der Radiosender vieler Städte und Länder. Wenn wir 
einen bestimmten Sender hören wollen, müssen wir das Radio auf 
die gewünschte Frequenz einstellen. Dann hören wir die Sendung 
dieses Senders, und beim Fernseher sehen wir sie sogar.

Im Koran heißt es: „Allah nimmt die Seelen der Menschen beim 
Tod und derer, die nicht gestorben sind, im Schlaf. Dann hält er die 
Seelen derer zurück, über die der Tod bestimmt ist, und lässt die 
anderen bis zu einer festgelegten Zeit frei. Für diejenigen, die 
nachdenken, sind darin Zeichen.“ (Sure Az-Zumar, Vers 42) – 
Allah will den Menschen für eine bestimmte Zeit in der materiellen 
Welt halten, deshalb bleibt im Schlaf die Atmung erhalten. Im 
Schlaf fühlt sich eine Person so, als ob sie läuft und sich bewegt – 
das geschieht in der Welt der Träume.

Tatsächlich ist die Traumwelt die Frequenz von Araf, und wenn der 
Mensch aus dem Schlaf erwacht, kehrt er in die Frequenz der 
materiellen Welt zurück. Nach dem Tod wird der materielle Körper 
zu Erde, und der Mensch geht mit dem astralen Körper in die 
astrale Welt, die wir als Astralwelt oder Welt von Araf kennen. Die 
Frequenz der Dschinn liegt zwischen der von Araf und der 
materiellen Welt. Im Traum erreichen wir manchmal auch die Welt 
der Dschinn. Dschinn sind von Natur aus gute Wesen, sie schaden 
sehr selten jemandem.

Der schlimmste Feind des Menschen ist der Mensch selbst. Wilde 
Tiere greifen den Menschen nur aus Angst oder zur Verteidigung 
an, aber der Mensch schadet anderen Menschen mit voller Absicht.

Die Geschichte der Menschheit ist voller Grausamkeit und 
Barbarei. Auch heute noch gibt es in unserer Gesellschaft täglich 
Mord, Unruhe und verschiedene abscheuliche Verbrechen. Als Gott 
zu den Engeln sagte, er werde einen Nachfolger auf Erden 



52

schaffen, sagten die Engel, dass dieser Mensch auf der Erde Mord 
und Unheil stiften würde. Gott sagte: „Ich weiß, was ihr nicht 
wisst.“ Die Engel wiesen auf die negativen Eigenschaften des 
Menschen hin, Gott auf die positiven. Beide Aussagen sind richtig: 
Wenn der Mensch dem negativen Weg folgt, wird er schlimmer als 
Tiere, folgt er dem positiven, wird er besser als Engel.

Die Propheten, Heiligen und guten Menschen werden nach dem 
Tod als gesegnete Seelen bezeichnet, während die Seelen der 
schlechten Menschen als verdammte Seelen gelten. Nach dem Tod 
der guten Menschen fließen weiterhin Segnungen und Wohltaten 
von ihren Seelen aus, während von den bösen Seelen Schaden 
ausgeht. Schlechte Männer werden zu „Aseeb“ (böse Geister), 
Frauen zu „Churail“ (Hexen). Und selbst nach dem Tod machen 
diese Menschen aufgrund ihrer zerstörerischen Mentalität 
Menschen mit schwachem Verstand und schwachem Glauben zu 
ihrer Beute. Die Welt von Araf ist in zwei Teile geteilt: „Illiyin“ 
(höherer Ort) für die guten Seelen, „Sijjin“ (niedriger Ort) für die 
bösen.

Nach dem Tod entkommen die astralen Körper der schlechten 
Menschen aufgrund ihrer zerstörerischen Eigenschaften, noch 
bevor die Engel ihnen einen Platz zuweisen können. Die Engel 
verfolgen sie aus Weisheit nicht, denn sie wissen, dass das 
Umherirren der astralen Körper diesen bösen Seelen selbst zum 
Verhängnis wird.

So irren die astralen Körper der bösen Menschen umher und stören 
die Menschen, was im Volksmund als „Besessenheit durch 
Dschinn“ bezeichnet wird. All diese Beispiele verdeutlichen die 
Schöpfung aus Licht und die daraus entstandenen Welten und 
Wesen.

Najmi Heilenergie, zweite Stufe, wird als „Malakooti“ bezeichnet. 
Sie steht in Verbindung mit der Frequenz der Dschinn und der 
astralen Welt (Araf). Damit werden psychische und spirituelle 
Krankheiten behandelt, die menschliche Aura wird erfrischt und 



53

das Gleichgewicht der Lichter wiederhergestellt. Durch Störungen 
im Licht werden Menschen spirituell, psychisch und körperlich 
krank. Wenn diese Störung lange anhält, strahlt die Aura negative 
Wellen aus, zuerst wird der Mensch psychisch krank und wirkt oft 
wie besessen oder verhext.

Solche Menschen zeigen grundlose Wut, Depression und 
Reizbarkeit. Ihre negative Ausstrahlung beeinflusst das gesamte 
Umfeld, sogar das ganze Haus. Oft verschwinden auf mysteriöse 
Weise Geld oder andere Gegenstände. Wenn diese Person das Haus 
betritt, wird die Atmosphäre schwer, beim Verlassen wieder 
leichter. Auch in Gesellschaften beeinflussen sie andere negativ: Es 
entsteht Traurigkeit, Unruhe oder Angst.

Viele fragen sich, wie Menschen sich gegenseitig durch ihre 
Lichter und Wellen beeinflussen können. Die Antwort: Man spürt 
bei manchen Menschen Freude, bei anderen Langeweile oder 
Traurigkeit. Bei frommen Menschen empfindet man Frieden, und 
auch in der Einsamkeit kann man Ruhe finden. Solche betroffenen 
Menschen haben auch im weltlichen Leben Schwierigkeiten, zum 
Beispiel in ihrem Eheleben.
Eine Besonderheit der zweiten Stufe der Najmi Heilenergie ist, 
dass damit auch Leiden der Dschinn behandelt werden können. 
Das mag für materialistisch denkende Menschen seltsam klingen, 
ist aber eine Tatsache: Auch Dschinn haben wie Menschen Gefühle 
und Zustände wie Liebe, Hass, Angst, Krankheit, Geburt, Leben 
und Tod.

***------------***



54

Vorgehensweise des zweiten Levels:

Die Behandlungsmethode mit der Najmi-Heilenergie des zweiten 
Levels ist dieselbe wie beim ersten Level; es gibt keinen 
Unterschied im Ablauf. Der einzige Unterschied liegt in der Stärke 
und Art der Energie: Die Kraft des ersten Levels wirkt 
hauptsächlich auf den physischen Körper und wird daher zur 
Behandlung gewöhnlicher körperlicher Krankheiten eingesetzt. Im 
Gegensatz dazu wirkt die Kraft des zweiten Levels auf den 
feinstofflichen (idealen/astralen) Körper und wird daher 
hauptsächlich zur Behandlung spiritueller und psychischer Leiden 
verwendet. Beide Level unterstützen sich gegenseitig und werden 
meist zusammen angewendet, da viele körperliche Krankheiten 
durch Störungen im Licht (Aura) eines Menschen entstehen.

Um die Kraft des zweiten Levels (Malakooti) der Najmi-
Heilenergie zu aktivieren, bittet der Heiler den Patienten zunächst, 
die Augen zu schließen, legt seine Hand auf den Kopf des 
Patienten und schließt dann selbst die Augen. Anschließend fasst er 
die Absicht, die Kraft des zweiten Levels (Malakooti) zu öffnen – 
zum Beispiel, indem er im Herzen sagt: „Ich öffne jetzt die Kraft 
der Najmi-Heilenergie, zweiten Levels (Malakooti).“ Dann 
aktiviert der Heiler die Energie mit dem geheimen Code der 
Najmi-Heilenergie und gibt dem Patienten etwa zehn Minuten lang 
Energie, das heißt, er führt die Heilung durch. Danach öffnet der 
Heiler zuerst selbst die Augen und bittet anschließend den 
Patienten, die Augen zu öffnen.

***------------***



55

Drittes Level(3th Level)

Jabarooti  Level
Die Najmi-Heilenergie des dritten Levels wird „Jabrooti“ genannt 
und steht im Zusammenhang mit dem Noor (göttlichem Licht). 
Wie bereits in den vorherigen Stufen erwähnt, nimmt die göttliche 
Manifestation beim Herabsteigen aus der Welt Lahoot die Form 
von Licht an. Die Welt des Lichts heißt „Alam-e-Jabroot“ und ist 
die Welt der Lichtengel. Die Geschwindigkeit und Kraft des Noor 
ist viel größer als die des anderen Lichts, und Noor ist dem Licht 
überlegen. Der menschliche Astralkörper, die Zwischenwelt (Araf) 
und die Welt der Dschinn gehören zur Welt des unsichtbaren 
Lichts.

Die Geschwindigkeit des bösen Blickes oder negativer Energie 
entspricht ebenfalls der Lichtgeschwindigkeit. Das heißt, alle 
mystischen Wesen und Kräfte in unserer materiellen Welt 
existieren aufgrund verschiedener Zusammensetzungen und 
Formeln von Licht und Nasma. Durch die Anwendung der Najmi-
Heilenergie des dritten Levels kann man sich daher von schwarzer 
Magie, bösem Blick und negativen spirituellen Einflüssen befreien. 
Ebenso können Menschen, Orte oder Häuser, die von bösen 
Geistern, Unheil oder bösartigen Dschinn betroffen sind, gereinigt 
und geschützt werden.
Wie bereits erwähnt, werden schlechte Frauen nach dem Tod zu 
„Churails“ und schlechte Männer zu „Aseeb“ – allgemein als böse 
Geister bekannt. Meistens verursachen diese Seelen die größten 
Probleme für Menschen, während bösartige Dschinn nur selten 
schaden.

Lassen Sie uns zunächst untersuchen, ob Dschinns wirklich 
existieren oder ob sie lediglich Geschichten und Legenden sind, die 



56

von spirituellen Führern und Praktikern erschaffen und 
weitergegeben wurden. Die Antworten darauf werden wir im Licht 
des Korans, der Hadithe und der Aussagen großer spiritueller 
Persönlichkeiten suchen.

Najmi Parfüm – Mit heilender Najmi-Energie 
aufgeladen. Für Wohlbefinden und Schutz vor 

negativer Energie.

***------------***



57

Die Realität der Dschinn

Die Bestätigung, dass Dschinn lebendige, feurige und bewusste 
Wesen sind, ist mit Sicherheit durch verschiedene Verse des 
Heiligen Korans, zahlreiche authentische Hadithe sowie durch 
Überlieferungen und Berichte (Athar) belegt. In den vergangenen 
vierzehnhundert Jahren – mit Ausnahme einer Gruppe namens 
Muʿtazila – hat nahezu die gesamte muslimische 
Glaubensgemeinde an die Existenz der Dschinn geglaubt.

In diesem Zusammenhang bestätigen auch unsere früheren und 
heutigen Gelehrten, Sufi-Heiligen und sachkundigen 
Persönlichkeiten anhand ihrer wissenschaftlichen und 
beobachtenden Erfahrungen, dass Dschinn reale und gewiss 
existierende Geschöpfe sind. Nahezu alle Weltreligionen, 
insbesondere die Religionsgemeinschaften mit heiligen Schriften, 
erkennen die Existenz der Dschinn an. Selbst viele Atheisten oder 
Kommunisten akzeptieren ihre Existenz auf Grundlage starker und 
eindeutiger Beweise.

Im elften Band der Jüdischen Enzyklopädie steht klar geschrieben, 
dass Dschinn ebenfalls Teil des Heeres von Prophet Sulaiman 
(Salomo, Friede sei mit ihm) waren. Dies bestätigt die koranische 
Darstellung über Dschinn auch aus jüdischer Sicht. Allah sagt im 
Koran, dass für Salomo Heere aus Dschinn, Menschen und Vögeln 
versammelt und in Reihen geordnet wurden (Sure an-Naml, Vers 
17).

Auch im Christentum haben viele Priester ihre persönlichen 
Beobachtungen und Erfahrungen über Dschinn als Beweis in 
verschiedenen Büchern festgehalten. In diesem Zusammenhang ist 



58

das Buch „Legends of the Fire Spirit“  von Robert Liebling 
besonders bekannt.

Kurz gesagt, die unterstützenden Beweise für die Existenz der 
Dschinn sind so sicher und zahlreich, dass man bei aufrichtigem 
Forschungs- und Erkenntnisinteresse leicht zu einem positiven 
Ergebnis gelangen kann. Der Koran erwähnt Dschinn nicht nur in 
der Sure Al-Dschinn, sondern auch in vielen Versen anderer Suren. 
Zum Beispiel sagt Allah in der Sure Al-Baqara, Vers 275, dass 
diejenigen, die Wucher (Zinsen) nehmen, am Tag des Gerichts aus 
ihren Gräbern auferstehen werden, als wären sie vom Berühren 
eines Dschinns in den Wahnsinn getrieben worden.
Dieser Vers macht nicht nur die Realität der Dschinn deutlich, 
sondern beweist auch, dass der Einfluss eines Dschinns Wahnsinn 
verursachen kann. Qazi Sanaullah Panipati erklärt in seiner Tafsir 
Mazhari (Band 1, Seite 392), dass Krankheiten, die durch das 
Berühren eines Dschinns entstehen, durch Koran und Sunna belegt 
sind. Er zitiert außerdem Imam Abu Hasan al-Ashʿari, der sagt, 
dass nach seiner Ansicht der Glaube, dass Wahnsinn durch das 
Berühren eines Dschinns verursacht werden kann, Teil des 
Glaubens der Ahl as-Sunna wal-Dschamaʿa ist.
Der Sohn des berühmten Imams Ahmad bin Hanbal berichtet, dass 
er einmal zu seinem Vater sagte: „Viele Leute sagen, ein Dschinn 
könne nicht in den menschlichen Körper eindringen.“ Sein Vater 
antwortete: „Mein Sohn, sie lügen.“
In einer Überlieferung brachte eine Frau ihr Kind zum Propheten 
Muhammad (Friede sei mit ihm) und sagte: „O Gesandter Allahs, 
mein Kind ist von einem Dschinn besessen.“ Der Prophet berührte 
die Brust des Kindes und sagte: „Feind Allahs, komm heraus, denn 
ich bin der Gesandte Allahs.“
Im Gegensatz zum seit vierzehnhundert Jahren bestehenden 
Glauben der islamischen Glaubensgemeinde über Dschinn haben 
in jüngerer Zeit einige Personen, die sich selbst als große Denker 



59

betrachten – darunter der westliche Philosoph Herr Constantin 
Virgil, der auch rumänischer Außenminister war, und Ghulam 
Ahmad Parwez (eine bekannte Persönlichkeit) – die Dschinn 
anders interpretiert. Nach ihrer Ansicht bezieht sich „Dschinn“ im 
Koran auf wilde, kriegerische Stämme oder manchmal auf 
Höhlenbewohner. Oder das Wort „Dschinn“ stammt von „Janin“, 
was Fötus im Mutterleib bedeutet, oder von „Qabr“ (Grab). In 
diesem Sinne schrieb der moderne Psychologe Dr. Shafi Mansoori 
ein Buch mit dem Titel „Ja, ich bin ein Dschinn“, in dem er 
Parwez' Sichtweise auf Dschinn unterstützte und sich auch auf 
Herrn Constantin Virgils Theorie bezog.

Dr. Mansoori zitiert Parwez' Buch „Adam und Iblis“ und sagt, dass 
Dschinn einst Stammesmenschen waren, die heute ausgestorben 
sind. Ebenso sagt Herr Constantin Virgil, dass „Dschinn“ 
Menschen sind, die in der Wildnis leben und weder nachts noch 
tagsüber von Stadtbewohnern gesehen werden. In den Wüsten 
Arabiens kann es passieren, dass zwei Gruppen nachts nahe 
beieinander lagern, sich aber nicht sehen oder bemerken, nicht 
einmal das Glöckchen am Hals eines Kamels hören oder ein Feuer 
sehen. Zwei verschiedene Karawanen könnten nur wenige Meter 
voneinander entfernt lagern und dennoch nichts von der 
Anwesenheit der anderen bemerken.

Dr. Mansoori sagt weiter, dass das arabische Wort „Dschinn“ 
wörtlich etwas bedeutet, das vor den Augen verborgen und nicht 
sichtbar ist. Aus diesem Grund wird auch ein Fötus im Mutterleib 
„Janin“ genannt, was von „Dschinn“ abgeleitet ist.

Außerdem schreibt Dr. Shafi Mansoori, dass der berühmte 
vorchristliche Philosoph Hippokrates als Erster das Konzept der 
Dschinn ablehnte und alle psychischen Störungen als 
Gehirnerkrankungen betrachtete. Auf diese Weise bringt er in 



60

seinem Buch Argumente, die dem seit vierzehnhundert Jahren 
bestehenden Konsens der muslimischen Gemeinschaft 
widersprechen und die lediglich materialistisch sind und keine 
erfahrungsbasierten Beweise haben.

Solche gegensätzlichen Ansichten kann man anhand des Beispiels 
einer völlig isolierten Insel verstehen, auf der Menschen ohne 
jeglichen wissenschaftlichen oder technischen Fortschritt leben. 
Wenn jemand von außen käme und ihnen vom Fernsehen erzählte, 
würden sie nicht verstehen, was das ist. Wenn diese Person ihnen 
einen Fernseher zeigte und dann wieder mitnahm, würden 
diejenigen, die ihn gesehen haben, es vielleicht glauben, aber viele 
andere würden sie für verrückt halten oder behaupten, sie würden 
betrogen.

Dr. Mansoori betrachtet die traditionelle Sichtweise auf Dschinn 
als Erfindung sogenannter „Mullahs“, „Pirs“ und falscher 
spiritueller Heiler, die einfache Menschen aus Geldgier ausnutzen.

Zusammenfassend glaubt Dr. Mansoori, dass es Dschinn in dieser 
Welt überhaupt nicht gibt. Es ist zwar wahr, dass die meisten 
psychischen Störungen durch psychologische Probleme verursacht 
werden, aber das bedeutet keinesfalls, dass die korrekte und 
allgemein anerkannte koranische Sicht auf Dschinn völlig 
verworfen werden sollte.

Kommen wir nun dazu, die Argumente dieser großen religiösen 
und wissenschaftlichen Denker im Lichte des Korans zu 
betrachten.

Im Heiligen Koran sagt Allah: "Und Er schuf den Menschen aus 
getöntem Ton, wie Töpfergeschirr; und die Dschinn aus einer 
rauchlosen Flamme des Feuers.“ (Sure Ar-Rahman, Verse 14–15)). 



61

Ebenso heißt es an einer anderen Stelle:  „Und gewiss haben Wir 
für die Hölle viele von den Dschinn und den Menschen 
hervorgebracht. Sie haben Herzen, mit denen sie nicht verstehen, 
und sie haben Augen, mit denen sie nicht sehen, und sie haben 
Ohren, mit denen sie nicht hören. Diese sind wie das Vieh – nein, 
sie sind noch weiter vom rechten Weg abgeirrt. Diese sind die 
Unachtsamen.“ (Sure al-A'raf, Vers 179).

Diese im Koran genannten Verse sind ein eindeutiger und fester 
Beweis dafür, dass Dschinn und Menschen zwei verschiedene 
Geschöpfe sind. Der Mensch wurde aus Erde erschaffen, während 
die Dschinn aus Feuer geschaffen wurden. Beide werden für ihre 
guten und schlechten Taten belohnt oder bestraft. Beide Geschöpfe 
besitzen Verstand und Bewusstsein sowie einen Körper mit 
körperlichen Organen wie Augen, Ohren, Herz und so weiter. Es 
gibt unter ihnen sowohl rechtgeleitete als auch irregeleitete Wesen.

Lassen Sie uns im Lichte des heiligen Qur’an weitere Wahrheiten 
enthüllen, die das Wissen der weniger Wissenden bereichern 
werden. Für die oben genannten großen wissenschaftlichen und 
religiösen Denker werden dadurch noch mehr Fragen entstehen, 
um dieses Rätsel zu lösen – in der Tat wird dieses Rätsel für sie, 
das sie nach ihrem Verständnis bereits gelöst glaubten, noch 
verworrener und komplizierter werden.

Im Koran wird das Ereignis erwähnt, als Allah allen Engeln befahl, 
sich vor Adam niederzuwerfen, doch Iblis (Satan) weigerte sich, 
Allahs Befehl zu gehorchen. Allah sprach: „Was hinderte dich 
daran, dich niederzuwerfen, als Ich es dir befahl?“ Er antwortete: 
„Ich bin besser als er. Du hast mich aus Feuer erschaffen und ihn 
aus Lehm.“ (Sure al-A'raf, Vers 12).



62

Aus diesem Vers wird ebenfalls klar, dass Allah Satan aus Feuer 
erschaffen hat und Adam aus Erde. Da der Koran auch besagt, dass 
die Dschinn aus Feuer erschaffen wurden, bedeutet dies, dass Satan 
zu den Dschinn gehört.

Ja, genau so ist es. Im Koran heißt es: "Werft euch vor Adam 
nieder" und sie warfen sich nieder, außer Iblis. Er war einer der 
Ginn, so war er ungehorsam gegen den Befehl seines Herrn. Wollt 
ihr nun ihn und seine Nachkommenschaft statt Meiner zu 
Beschützern nehmen, wo sie doch eure Feinde sind? Schlimm ist 
dieser Tausch für die Frevler.” (Sure al-Kahf, Vers 50).

Dieser Koranvers beweist klar und deutlich, dass Iblis, also Satan, 
zu den Dschinn gehört, und dass die Dschinn auch Nachkommen 
haben.

Wenn trotz solch klarer und eindeutiger Beweise aus dem Koran 
jemand weiterhin leugnet, dass die Dschinn von den Menschen 
verschiedene, lebendige und bewusste Geschöpfe sind - was kann 
man solchen Menschen dann noch sagen? 
Über Menschen mit einer materialistischen Denkweise sagt Allah 
im Koran: „So glauben sie nicht daran... Und wenn Wir für sie ein 
Tor zum Himmel öffneten und sie dort hinaufstiegen, würden sie 
sagen: ‚Unsere Augen sind geblendet, vielmehr sind wir verzaubert 
worden.‘“ (Sure al-Hidschr, Verse 13 bis 15).

Ebenso bringen einige gebildete Menschen, Psychologen und 
Wissenschaftler aus unserer Gesellschaft, die die Existenz der 
Dschinn grundsätzlich ablehnen, Argumente vor, wie zum Beispiel: 
Wenn die Knochen eines toten Menschen im Grab verrotten, 
vermischt sich das darin enthaltene Phosphor mit der Erde. 
Phosphor hat die Eigenschaft, im Dunkeln zu leuchten. Wenn bei 
dunkler Nacht starker Wind über den Friedhof weht, wird diese 



63

phosphorhaltige Erde aufgewirbelt und beginnt zu leuchten, und 
leichtgläubige Menschen halten dies für das Werk der Dschinn.

Ebenso halten manche Menschen das Leuchten von 
Glühwürmchen in dunklen Nächten für eine Erscheinung der 
Dschinn. Doch solche Argumente und Ausflüchte widerlegen 
keinesfalls die wahre und sichere Existenz der Dschinn.

Die Dschinn sind die einzigen Geschöpfe, die den Menschen in 
vielerlei Hinsicht ähneln – im Aussehen und in anderen 
Lebensbereichen gibt es große Ähnlichkeiten. Sie betreiben wie die 
Menschen auch Landwirtschaft.

Im menschlichen Essen dominiert das Element Erde, während im 
Essen der Dschinn das Element Phosphor überwiegt. Dschinn 
heiraten auch und bekommen Nachwuchs. Ein Menschenkind wird 
in neun Monaten geboren, ein Dschinn-Kind in neun Jahren. Wenn 
man Freundschaft mit Dschinn schließt, können sie sehr gute 
Freunde sein.

In diesem Zusammenhang ist es erwähnenswert, dass es etwa 45 
Kilometer von der Stadt Medina in Saudi-Arabien entfernt einen 
Ort gibt, der als Wadi al-Jinn („Tal der Dschinn“) bekannt ist. 
Davon erzählte ein älterer Nachbar, Hanif Qadri, der von Beruf 
Bauunternehmer ist, aber auch Interesse an spirituellen Praktiken 
hat und oft im Ramadan die Umra macht. Er berichtete, dass dies 
ein völlig verlassener Ort in einer bergigen und bewaldeten Gegend 
ist, ohne menschliche Siedlungen oder Picknickplätze, und dass 
dort keine Busse oder reguläre Fahrzeuge verkehren. Nur 
neugierige Menschen fahren mit privaten Fahrzeugen dorthin. Das 
Seltsame ist, dass das Auto auf dem Rückweg, wenn man es in den 
Leerlauf schaltet, von selbst weiterfährt – und das über viele 
Kilometer. Es wird erzählt, dass die Dschinn die Besucher auf dem 



64

Rückweg „begleiten“. Ich sagte zu Qadri, vielleicht liegt es an 
einem Gefälle im Gelände, aber er antwortete, dass das Gelände 
dort völlig eben sei und das Auto manchmal sogar bergauf fahre. 
Beim ersten Besuch hätten die Dschinn das Auto sechs Kilometer 
begleitet, beim zweiten Mal sogar vierzehn Kilometer.

Als ich diese merkwürdige Geschichte zum ersten Mal von Hanif 
Qadri hörte, konnte ich es kaum glauben. Doch einige Tage später 
traf ich einen gewissen Jibran, der seit längerem in Medina arbeitet 
und gerade auf Heimaturlaub in Pakistan war. Als ich ihn dazu 
befragte, bestätigte er die Geschichte über das Wadi al-Jinn 
genauso wie Hanif Qadri. Später traf ich einen weiteren 
Bekannten, Khalil Mustafa, der ebenfalls aus Saudi-Arabien 
zurückgekehrt war, und auch er bestätigte die Berichte über das 
Wadi al-Jinn und erzählte, dass es auf YouTube Videos gibt, in 
denen zu sehen ist, wie Autos dort scheinbar rückwärts den Berg 
hinauffahren und sich von selbst bewegen. Nach diesen 
mündlichen Bestätigungen habe ich selbst mehrere Videos über das 
Wadi al-Jinn im Internet angesehen und fand es angemessen, dies 
in diesem Buch zu erwähnen. Manche Leute glauben, dass dort 
magnetische Berge sind, weshalb die Autos von selbst fahren. 
Hanif Qadri sagt, dass die Gruppe der Dschinn, die dem Propheten 
Muhammad (Friede sei mit ihm) die Treue geschworen und den 
Islam angenommen haben, sich dort niedergelassen haben.

Nach spirituellem Wissen gelten die Dschinn als Geschöpfe der 
‚Nasma Mufrid‘ (einfachen Bewegung), während der Mensch und 
seine Welt als Schöpfungen der ‚Nasma Murakkab‘ 
(zusammengesetzten Bewegung) betrachtet werden. Dies kann 
man sich so vorstellen: Ein Vorhang hängt und ist ständig in 
Bewegung. Beim Weben eines Stoffes verlaufen einige Fäden in 
eine Richtung, während andere sie in entgegengesetzter Richtung 
kreuzen – so entstehen viele kleine Felder, und der Stoff wird 



65

vollendet. Wenn wir uns vorstellen, dass die Fäden, die in 
entgegengesetzte Richtungen laufen, die „Nasma“-Linien sind, die 
einen bestimmten Zustand des Lichts darstellen, dann gibt es im 
oberen Teil des Vorhangs nur die Fäden von oben nach unten 
(Kette), aber keine Fäden in die entgegengesetzte Richtung 
(Schuss). Diese vertikalen Linien sind voneinander getrennt und 
doch miteinander verbunden – ähnlich wie die Datenkabel in einer 
Computerfestplatte, die aus vielen parallelen Leitungen bestehen.

Wenn wir auf diesem Teil des Vorhangs menschenähnliche 
Gestalten zeichnen, dann ist dies die Welt der „Nasma Mufrid“ 
oder der Dschinn. Im unteren Teil des Vorhangs gibt es zusätzlich 
zu den vertikalen Linien auch horizontale Linien, und wenn wir 
dort menschenähnliche Gestalten zeichnen, ist dies die Welt der 
„Nasma Murakkab“ oder der Menschen. Da die Dschinn zur 
„Nasma Mufrid“-Schöpfung gehören, können sie ihre Gestalt nach 
Belieben verlängern oder verkürzen, während der Mensch als 
„Nasma Murakkab“-Schöpfung dies nicht kann.

Wenn das Licht im Zustand der „Nasma Mufrid“ ist, können wir es 
mit dem materiellen Auge nicht sehen – deshalb sind uns die 
Dschinn unsichtbar. Wenn das Licht von „Nasma Mufrid“ zu 
„Nasma Murakkab“ übergeht, nimmt es allmählich die Form von 
Feldern an, und durch die Verdichtung dieser Felder entstehen feste 
Gegenstände, die wir mit dem materiellen Auge sehen können. Die 
Welt der „Nasma Mufrid“ kann jedoch mit dem Auge der Seele 
gesehen werden. Ein alltägliches Beispiel dafür ist der Traum: 
Wenn wir schlafen, arbeitet das Auge der Seele, und die Welt, die 
wir im Traum sehen, ist die Welt der „Nasma Mufrid“, die auch als 
„Alam al-A'raf“ bekannt ist.



66

***------------***



67

Funktionsweise der dritten Stufe

Mit der dritten Stufe der Najmi-Heilenergie können wir jedes 
unbelebte Objekt wie Wasser, Medizin, Speisen und Getränke, 
unsere Kleidung, Bett, Haus, Laden usw. energetisieren und die 
negativen, also schlechten Einflüsse der Umgebung beseitigen und 
durch positive Einflüsse ersetzen.

Zum Beispiel, wenn eine Person unter negativen, übernatürlichen 
Einflüssen wie Zauberei, Dschinn oder Besessenheit leidet, sollte 
der Behandler die Handflächen auf Kopf, Brust oder Rücken des 
Betroffenen so legen, dass die Zeigefinger und Daumen beider 
Hände sich berühren und eine Dreiecksform bilden. Dann soll er 
die Kraft des dritten Levels öffnen und dem Patienten zehn 
Minuten lang Energie geben.

Wenn in einem Gebäude Dschinn oder Geister wohnen und man 
sie vertreiben und das Gebäude reinigen möchte, soll man sich in 
die Mitte des Raumes stellen oder, wenn möglich, sich täglich auf 
einen Gebetsteppich setzen, die Hände zum Gebet erheben, die 
Augen schließen und die Kraft der dritten Stufe öffnen.

Dann öffnet man die Augen, streckt die Handflächen zur Decke, 
bewegt die Hände nach hinten über den Kopf, bildet mit Daumen 
und Zeigefinger wieder ein Dreieck, führt die Hände von oben über 
das Gesicht nach unten und legt die Handflächen für zwei Minuten 
auf den Boden, um Energie zu geben. Dann geht man zur 
Vorderwand des Raumes, legt die Hände auf die Wand und gibt 
zwei Minuten Energie, dann zur Rückwand, dann zur rechten Wand 
und dann zur linken Wand, immer auf die gleiche Weise. So muss 
das ganze Haus energetisiert werden. Wenn auf das Haus oder den 
Laden Magie oder der böser Blick gelegt wurde, ist das Vorgehen 
dasselbe. In all diesen Fällen reicht es aus, diese Handlung nur 
einmal durchzuführen, und alle negativen Einflüsse verschwinden. 
Wenn man die Handlung jedoch drei Tage hintereinander ohne 
Pause durchführt, sind die Effekte noch viel stärker.



68

Um Wasser zu energetisieren, hält man die gefüllte Flasche oder 
das Glas zwischen den Handflächen und gibt fünf Minuten lang 
Energie. So können auch andere Getränke energetisiert werden. 
Das energetisierte Wasser ist nicht nur für die Genesung kranker 
Menschen nützlich, sondern kann auch kranken Tieren helfen, und 
wenn es Pflanzen gegeben wird, gedeihen diese prächtig.

Ein dicker schwarzer Faden wird auf die gewünschte Länge 
zugeschnitten und fünf Minuten lang energetisiert. Anschließend 
unterstützt dieser Faden die Genesung von kranken Menschen, 
Tieren und Bäumen und schützt vor allen Arten übernatürlicher 
Einflüsse.

Ein weiterer Vorteil dieses Fadens ist, dass Frauen, die 
Fehlgeburten erlitten haben oder ohne medizinisch erklärbaren 
Grund keine Kinder bekommen können, mit seiner Hilfe zu einer 
Schwangerschaft verholfen werden kann.

Die Patientin sollte den energetisierten Faden um die Taille tragen, 
ihn jeden Monat neu energetisieren lassen oder bei Bedarf durch 
einen neuen ersetzen. Der Faden sollte ständig getragen und auch 
beim Baden nicht abgelegt werden.

Am Ende dieser Stufe ist es wichtig zu erklären, dass diejenigen, 
die die Einweihung in die dritte Stufe der Najmi-Heilenergie 
erhalten haben oder erhalten werden, ohne Angst und mit vollem 
Vertrauen in von Geistern befallene Häuser oder Gebäude gehen 
sollten. Es besteht keinerlei Gefahr, dass ihnen etwas passiert. 
Diese vier spirituellen Stufen der Najmi-Heilenergie sind so 
gestaltet , dass sie niemandem schaden können. Ein weiterer 
Vorteil dieser dritten Stufe ist, dass damit auch spirituelle 
Operationen durchgeführt werden können, aber dafür ist neben 
erfolgreicher Meditation auch die Kontrolle über das 
Unterbewusstsein sehr wichtig.

***------------***



69

Die vierte Stufe: Level 4

Lahooti Level
Die spirituelle Fähigkeit des vierten Levels wird als „Lahooti-
Kraft“ bezeichnet und steht im Zusammenhang mit Tajalli 
(göttlicher Manifestation), deren Kraft und Geschwindigkeit sogar 
das Licht übertrifft. Das Reich Lahooti ist der Ort, der am nächsten 
zu Allah ist. Daher werden die Engel, die aus der Tajalli erschaffen 
wurden, als Malaʾ al-Aʿla oder Muqarrabin (die am nächsten 
stehenden Engel) bezeichnet. Ein Beispiel dafür ist der Engel 
Gabriel (Jibril). Wenn die Tajalli Gottes erstmals in Bewegung 
gerät, entstehen Zeit und Raum, denn für die Existenz jeder 
Schöpfung – egal in welcher Welt – sind Zeit und Raum 
notwendig.

Der Schöpfer des Universums selbst ist jedoch völlig unabhängig 
von Zeit und Raum. Genau hier wird der Unterschied zwischen 
Schöpfer und Geschöpf und das Prinzip des Monotheismus 
deutlich. Wenn wir Tajalli als eine Frequenz betrachten, können wir 
sagen, dass die Muqarrabin-Engel, wie Gabriel, und ihre Welt, das 
Reich Lahoot, eine Welt der Tajalli-Frequenz ist.

Im Koran heißt es: „Alles Lob gebührt Allah, dem Schöpfer der 
Himmel und der Erde, der die Engel zu Boten macht, mit zwei, 
drei und vier Flügeln. Er vermehrt in Seiner Schöpfung, was Er 
will. Wahrlich, Allah hat Macht über alle Dinge.“ (Sure Fatir). Hier 
stellt der Koran die Engel anhand ihrer Flügel vor und erwähnt drei 
Arten: Engel mit zwei, drei und vier Flügeln. Es ist 
bemerkenswert, dass Flügel mit dem Fliegen in der Luft verbunden 
sind, wie bei den Vögeln unserer materiellen Welt.

Um die Erde herum gibt es eine Lufthülle. Je weiter wir nach oben 
gehen, desto geringer wird der Luftdruck, bis die Luft schließlich 
ganz verschwindet und die Schwerkraft ebenfalls aufhört. Am Tag 
erscheint uns der Himmel blau, weil das Sonnenlicht auf die 
verschiedenen Gase um die Erde trifft. Nachts erscheint der 



70

Himmel schwarz. Wenn wir die Erdumlaufbahn verlassen, bleibt 
der Himmel immer schwarz. Die Sterne, Planeten und Galaxien, 
die wir nachts sehen, sind keine verborgene Welt, sondern ein 
Spiegelbild unseres Bewusstseins. Die sichtbaren Galaxien sind 
tatsächlich Teil unserer materiellen Welt (Alam Nasoot). 
Wissenschaftler können mit noch so schnellen Raketen die 
materielle Welt nicht verlassen und niemals in die verborgene Welt 
eintreten. Um in die Welt der Dschinn einzutreten, müssten sie sich 
auf deren Frequenz begeben – was möglich ist.

Wie zuvor erwähnt, verwandelt sich Licht durch Abstufung in das 
„einfache Nasmah“, das sich dann in das „zusammengesetzte 
Nasmah“ verwandelt. Das ursprüngliche Licht nimmt eine doppelte 
Form an, und so entstehen materielle Dinge. Diese Bewegung des 
Lichts wird auch als Anziehung und Abstoßung bezeichnet.

Spirituelle Menschen, die wissen, wie sie vom zusammengesetzten 
zum einfachen Nasmah wechseln, können nicht nur sich selbst, 
sondern auch andere materielle Dinge in die Welt des einfachen 
Nasmah, wie die Welt der Dschinn, bringen. Dieser Vorgang 
geschieht so schnell, dass der menschliche Verstand es nicht 
begreifen kann. Deshalb können spirituelle Menschen in weniger 
als einer Sekunde nicht nur selbst, sondern auch mit materiellen 
Dingen von einem Land ins andere reisen. Sie besitzen das Wissen, 
sich und andere von der Begrenzung durch Schwerkraft oder Zeit 
und Raum zu befreien. Wer dieses Wissen hat, ist kein Spielzeug 
mehr in den Händen von Zeit und Raum, sondern Zeit und Raum 
werden zu seinem Spielzeug. Im Koran (Sure an-Naml, Verse 38–
40) wird dies im Zusammenhang mit der Geschichte von Sulaiman 
(Salomo) erwähnt: Sulaiman fragte, wer den Thron der Königin 
von Saba bringen könne. Ein Dschinn sagte, er könne es tun, bevor 
Sulaiman seinen Platz verlasse. Ein Mensch sagte, er könne es tun, 
bevor Sulaiman mit den Augen zwinkere – und tat es. Allah sagt, 
dieser Mensch hatte Wissen aus dem Buch. Manchmal gelangen 
Menschen oder Dinge zufällig aus der zusammengesetzten in die 
einfache Nasmah-Frequenz.

***------------***



71

Das Bermuda-Dreieck

In den Vereinigten Staaten und vielen anderen Ländern der Welt 
wurden in der Vergangenheit zahlreiche Berichte in Zeitungen und 
Zeitschriften veröffentlicht, dass sich etwa 1200 Meilen 
nordöstlich des US-Bundesstaates Florida im Atlantischen Ozean 
nahe der Bermuda-Inseln ein dreieckiges Gebiet befindet. Dieses 
Dreieck, das sich aus drei Punkten – Miami, Bermuda und San 
Juan – zusammensetzt, ist bekannt dafür, dass dort nicht nur 
Schiffe, sondern auch Flugzeuge und alle Arten von materiellen 
Dingen spurlos verschwinden. Bis heute ist der Grund dafür 
unbekannt, sogar auf dem Meeresgrund wurden keine Spuren 
gefunden. Tausende von Reisenden, Seeleuten, Kapitänen und 
Piloten, die dieses Gebiet durchquert haben, haben von solch 
seltsamen und unglaublichen Beobachtungen und Ereignissen 
berichtet, dass der menschliche Verstand sie kaum fassen kann.

Selbst mit allen Fortschritten der modernen Wissenschaft und 
Technologie – Computer, hochentwickelte Geräte und Satelliten – 
bleiben die Rätsel rund um das Bermuda-Dreieck ungelöst. Dieses 
erstaunliche Phänomen hat Wissenschaftler, Intellektuelle und 
Denker weltweit zu verschiedenen Überlegungen und 
Untersuchungen veranlasst. Immer wieder berichten erfahrene 
Personen von ihren Erlebnissen, und die erschreckenden 
Schilderungen lösen bei vielen Piloten und Seeleuten Furcht aus. 

Schätzungen zufolge sind bis heute in diesen Unfällen mehr als 
100 Schiffe und Flugzeuge sowie über tausend Menschen 
verschwunden. Solche Berichte wurden auch in den Medien 
ausgestrahlt. Über das Bermuda-Dreieck sind zahlreiche Bücher 
geschrieben worden, von denen das Werk des amerikanischen 
Autors Charles Berlitz, „Das Bermuda-Dreieck“, besonders 



72

populär wurde. Es fasst die Ergebnisse seiner fünfjährigen 
Forschungen zusammen und wurde 1974 veröffentlicht.

Es gibt viele berühmte Vorfälle im Zusammenhang mit dem 
Bermuda-Dreieck, aber die Zahl der wichtigsten wird mit etwa 150 
angegeben, die sogar von den damaligen Regierungen bestätigt 
wurden. Die Bermuda-Inseln  bestehen aus etwa 300 kleinen und 
großen Inseln, die zusammen als Bermuda-Inseln bezeichnet 
werden. Sie werden auch als das Paradies des Atlantiks bezeichnet, 
was auf die schöne und faszinierende Natur zurückzuführen ist. 
Das Klima ist dort relativ warm, aber die Luft ist sehr angenehm. 
Während in New York Herbst und Kälte herrschen, ist Bermuda zu 
dieser Zeit mit bunten Blumen wie im Frühling bedeckt, und zu 
dieser Zeit werden Blumen und Gemüse von Bermuda in die USA 
exportiert. Von den etwa 300 Inseln sind Schätzungen zufolge nur 
etwa 20 bewohnt, mit insgesamt rund 70.000 Einwohnern. Diese 
Inseln wurden 1505 von dem spanischen Seefahrer Juan de 
Bermúdez entdeckt. Als das Schiff von George Somers im Jahr 
1609 in diesem Gebiet Schiffbruch erlitt, wurden die Inseln von 
England in Anspruch genommen.
Im Februar 1964 wurde in einem Artikel im Argosy-Magazin von 
Vincent Gaddis erstmals das mysteriöse Meeresgebiet als 
„Bermuda-Dreieck“ bezeichnet.

Die berühmte amerikanische Stadt Florida und Puerto Rico liegen 
ebenfalls in der Nähe des Bermuda-Dreiecks, und das 
Sargassomeer ist ein besonders wichtiger Teil dieses Gebiets. Die 
meisten der berühmten Vorfälle, die mit dem Bermuda-Dreieck in 
Verbindung gebracht werden, ereigneten sich in diesem 
Meeresgebiet.

Das erste dokumentierte Ereignis in der Geschichte ist mit 
Christoph Kolumbus verbunden. Es wird berichtet, dass der 



73

Entdecker Christoph Kolumbus im September 1492 auf seiner 
Reise in die „Neue Welt“ war, als sein Schiff das Sargassomeer 
erreichte und plötzlich der Kompass an Bord nicht mehr 
funktionierte. Das machte ihn auf dieses Gebiet aufmerksam. Auch 
nach 520 Jahren ist das Problem noch immer ungelöst: Kompasse 
funktionieren nach dem Betreten dieses Gebiets nicht mehr richtig. 
Christoph Kolumbus war der erste Mensch, der auf das 
geheimnisvolle, leuchtend weiße Wasser in diesem Gebiet 
aufmerksam wurde. Am 11. Oktober 1492, etwa zwei Stunden nach 
Sonnenuntergang, beobachtete er auf dem Deck seines Schiffes 
westlich des Sargassomeeres das strömende, weiße und leuchtende 
Wasser, das eine ganz eigene, geheimnisvolle Helligkeit 
ausstrahlte. Bemerkenswert ist, dass in den meisten Berichten über 
Vorfälle in diesem Gebiet immer wieder von weißem Wasser die 
Rede ist. Oft war die letzte Nachricht der Verschwundenen, dass 
sie nun das weiße Wasser erreicht hätten – danach brach der 
Kontakt ab. Die Astronauten von Apollo 12 bezeichneten das 
leuchtende weiße Wasser des Bermuda-Dreiecks als das letzte 
Licht, das von der Erde aus sichtbar war. Über Kolumbus wird 
auch berichtet, dass er dort einen riesigen Feuerball vom Himmel 
ins Meer stürzen sah.

Die Geschichte des Bermuda-Dreiecks reicht also bis ins Jahr 1492 
zurück, und seither haben sich zahllose Unfälle und Ereignisse in 
diesem Gebiet ereignet, die in verschiedenen Zeitungen, 
Zeitschriften und Büchern dokumentiert sind.

Der berühmteste Vorfall ist der von „Flug 19“: Am 5. Dezember 
1945 starteten am Nachmittag fünf Torpedobomber vom Typ 
Avenger von der US-Basis Fort Lauderdale in Florida zu einem 
Übungsflug. Nach einigen Runden auf ihrer geplanten Route 
erreichten sie das Bermuda-Dreieck und verschwanden spurlos. 
Am selben Abend wurde das Rettungsflugzeug „Martin Mariner“ 



74

losgeschickt, um nach ihnen zu suchen, aber auch dieses 
verschwand in diesem Gebiet. Die US-Luftwaffe und Marine 
durchsuchten zusammen mit der Küstenwache das gesamte Gebiet 
zu Wasser und in der Luft, doch von den verschollenen Flugzeugen 
wurde nie eine Spur gefunden.

Daraufhin berief die US-Regierung eine Versammlung von 
Wissenschaftlern und Experten ein und erteilte den Forschern alle 
möglichen Befugnisse, um das Bermuda-Dreieck zu untersuchen. 
Es wurde sogar ein Komitee gebildet, das speziell für die 
Erforschung des Dreiecks zuständig war. Doch bis heute konnte 
niemand das Geheimnis des Bermuda-Dreiecks lüften, und die 
Serie der Vorfälle hält bis heute an. Auch in jüngerer Zeit gab es 
solche Ereignisse: 1997 verschwand ein deutsches Schiff, und am 
1. Juni 2009 verschwand ein Passagierflugzeug von Air France, 
Flug 447, mit 216 Passagieren und 12 Besatzungsmitgliedern in 
diesem Gebiet.

Viele Experten und Intellektuelle haben ihre eigenen Theorien zu 
den Vorfällen im Bermuda-Dreieck aufgestellt, aber andere 
Experten haben diese mit ihren Argumenten widerlegt, sodass es in 
dieser Frage große Meinungsverschiedenheiten gibt.

Einige vermuten, dass die Ursache für die Unfälle technische 
Defekte an den Flugzeugen und Schiffen waren. Andere weisen 
darauf hin, dass selbst wenn gewöhnliche Schiffe und Flugzeuge 
durch Defekte verunglückt sein könnten, dies bei modernen Atom-
U-Booten kaum vorstellbar ist. Ebenso kann das Verschwinden von 
Flugzeugen immer an derselben Stelle nicht durch technische 
Fehler erklärt werden.

Einige Experten führen die Vorfälle auf Wirbelstürme oder Strudel 
im Meer zurück. Doch es wurde hinterfragt, dass es in diesem Fall 



75

zumindest Überreste, Wrackteile, Treibstoff oder andere Spuren 
geben müsste, da das Meer durch solche Unfälle zwangsläufig 
verschmutzt würde – doch im Bermuda-Dreieck wurden nie 
Spuren oder Überreste gefunden.

John Spencer und viele andere Experten vermuten, dass die 
Vorfälle im Bermuda-Dreieck mit UFOs zusammenhängen, die 
häufig in diesem Gebiet gesichtet wurden. Es könnte sein, dass 
Lebewesen von anderen Planeten unsere Technologie erforschen 
und deshalb unsere Schiffe und Flugzeuge verschwinden lassen.

Einige Denker glauben, dass in diesem Gebiet bestimmte 
Mineralien existieren, die bisher noch nicht erforscht wurden – 
vielleicht gibt es dort eine unbekannte oder magnetische Kraft, die 
oft sehr stark wird und Schiffe und Flugzeuge zerstört, oder es 
könnten magnetische Berge in der Tiefe des Wassers existieren, die 
diese Unfälle verursachen.

Ein russischer Wissenschaftler führte die Unfälle im Bermuda-
Dreieck auf die Anziehungskraft des Mondes zurück. Viele 
Experten glauben, dass die Unfälle mit dem geheimnisvollen, 
weißen, leuchtenden Wasser des Bermuda-Dreiecks 
zusammenhängen. Einige sind der Meinung, dass es in diesem 
Gebiet ein grünes Licht gibt, das Schiffe und Flugzeuge 
verschwinden lässt. Trotz aller Meinungsverschiedenheiten unter 
Wissenschaftlern und Experten herrscht Einigkeit darüber, dass das 
Bermuda-Dreieck ein äußerst mysteriöses und unerklärliches 
Gebiet ist.

Das Bermudadreieck gilt zweifellos als eine der wichtigsten Zonen 
oder Regionen der Welt im Hinblick auf solch mysteriöse Unfälle 
und Vorfälle. Ähnliche Ereignisse haben sich jedoch auch in 
anderen Teilen der Welt ereignet, doch vielleicht hat bisher noch 



76

niemand darauf geachtet. Beispielsweise ist in der Vergangenheit 
ein pakistanisches Flugzeug mitsamt Passagieren auf 
geheimnisvolle Weise verschwunden, und sein Verbleib konnte nie 
geklärt werden. Viele Menschen erleben zudem Vorfälle, bei denen 
Gegenstände oder Geld, die in verschlossenen Schränken 
aufbewahrt wurden, ohne Erklärung verschwinden.

Bei solchen zufälligen Vorfällen, wenn etwas vom 
zusammengesetzten Nasmah (ein Zustand materieller Existenz) in 
das einfache Nasmah (eine feinstoffliche oder spirituelle Frequenz) 
übergeht, kehrt es nicht mehr in den zusammengesetzten Zustand 
zurück. Falls jedoch eine Person oder ein Gegenstand, der 
versehentlich aus dem zusammengesetzten in den einfachen 
Nasmah-Zustand oder die entsprechende Frequenz gelangt ist, 
zurückkehrt, kann es sein, dass aufgrund des Unterschieds von Zeit 
und Raum zwischen diesen Welten in der materiellen Welt viele 
Jahre oder sogar Jahrhunderte vergangen sind, während das Alter 
der Person noch immer dem Zeitpunkt des Vorfalls entspricht. 
Seitdem mögen viele Generationen ihrer Nachkommen gekommen 
und gegangen sein. Dies ist auf den Unterschied von Zeit und 
Raum in den verschiedenen Daseinsebenen zurückzuführen.

Im Heiligen Koran wird über den Tag des Gerichts berichtet, an 
dem in das Horn geblasen wird und die Menschen versammelt 
werden und miteinander sprechen. 
Allah sagt:
„Sie flüstern einander zu: ‚Ihr habt nur zehn (Nächte) verweilt.‘
Wir wissen sehr wohl, was sie sagen werden, wenn der 
Vorbildlichste unter ihnen spricht: ‚Ihr habt nur einen Tag 
verweilt.‘“
(Sure Taha, Verse 103–104)



77

Dies ist ein Beispiel aus dem Koran, das die Relativität der Zeit in 
verschiedenen Welten verdeutlicht.

Ebenso wird eine berühmte Geschichte aus der Sufi-Literatur im 
Buch Tazkira Ghousia erzählt:

„Einst erschien ein Mann in edler Kleidung vor Hazrat Shah Abdul 
Aziz und sagte:

‚Meine Geschichte ist sehr seltsam; niemand glaubt mir. Ich kann 
nicht verstehen, was mit mir geschehen ist, und ich weiß nicht, was 
ich tun oder wohin ich gehen soll. Ich bin zu Ihnen gekommen, um 
Ihren Rat zu suchen.

Ich war Einwohner von Lucknow und Arbeiter. Durch 
Arbeitslosigkeit geriet ich in Armut. Eines Tages beschloss ich, 
hinauszugehen und Arbeit zu finden. Ich hatte nur noch wenig 
Geld und nahm einige Habseligkeiten mit nach Udaipur. 
Unterwegs erreichte ich Rewari, wo es damals nur eine einzige 
Herberge (Sarāi) gab. Dort lebten einige Frauen, von denen einige 
als Arbeiterinnen tätig waren.

Ich band mein Pferd fest und setzte mich schweigend auf ein Bett, 
da ich kein Geld für Essen hatte. Bald darauf kam eine Frau und 
fragte, warum ich so sorgenvoll dasaß und nichts zu essen besorgte. 
Ich antwortete, dass ich müde sei und mich erst etwas ausruhen 
wolle. Sie ging, kam aber noch zweimal zurück und stellte dieselbe 
Frage. Schließlich sagte ich ihr die Wahrheit: Ich hatte kein Geld 
mehr. Sie gab mir leise etwas Geld und sagte: „Ich habe dieses 
Geld für meine Beerdigung gespart. Ich gebe es dir als zinsloses 
Darlehen. Wenn Gott dich segnet, kannst du es mir zurückgeben.“



78

Mit diesem Geld erreichte ich Udaipur, fand schnell Arbeit bei 
einem Raja und wurde durch Gottes Gnade innerhalb von fünf 
Jahren ein wohlhabender Mann mit Dienern, Elefanten, Pferden 
und allen Annehmlichkeiten. Dann erhielt ich einen Brief von zu 
Hause, dass mein Sohn erwachsen geworden sei und die Familie 
der Braut eine baldige Hochzeit fordere. Ich nahm Abschied vom 
Raja und machte mich auf den Weg nach Rewari.

Als ich in derselben Herberge ankam, erkundigte ich mich nach der 
Frau und erfuhr, dass sie seit einem Monat krank und nun dem Tod 
nahe sei. Ich besuchte sie, und sie starb vor meinen Augen. Ich 
bereitete ihre Beerdigung selbst vor und bestattete sie.

Später in der Nacht bemerkte ich, dass ein 5000-Rupien-Schein aus 
meiner Tasche fehlte. Ich war sehr besorgt und dachte, er müsse ins 
Grab gefallen sein. Ich stand auf und ging direkt zum Friedhof. Ich 
öffnete das Grab und war schockiert, keinen Leichnam und keinen 
Wechsel zu finden. Stattdessen sah ich eine Tür. Ich trat ein und 
sah einen prächtigen Garten und ein herrliches, mit Teppichen und 
Möbeln ausgestattetes Anwesen. Eine schöne Frau saß dort, und 
ich dachte: ‚Das muss der Palast einer Prinzessin sein.‘

In diesem Moment kam eine ihrer Diener zu mir und führte mich 
zur Prinzessin. Sie sagte: ,,Erkennst du mich nicht?” Ich verneinte. 
Sie sagte: ,‚Ich bin dieselbe Frau, die dir Geld gab, als du in Not 
warst. Wegen dieser guten Tat hat Allah mir diesen erhabenen 
Status gewährt. Hier ist dein Schein, der ins Grab gefallen war. 
Jetzt beeil dich und verlasse diesen Ort.” Ich fragte, ob ich mich 
ein wenig umsehen dürfe, aber sie sagte: ,‚Du kannst diesen Ort 
erst am Tag des Gerichts erkunden. Bis dahin wird sich in der Welt 
vieles verändert haben.”



79

Ich verbrachte dort einige Zeit und ging dann, wie sie es mir 
geraten hatte. Es dauerte wohl etwa drei Tage. Als ich den Friedhof 
verließ, sah ich, dass sich alles verändert hatte: Die Herberge war 
verschwunden und durch eine Stadt ersetzt worden. Wen auch 
immer ich nach der Vergangenheit fragte, der hielt mich für 
verrückt und sagte: ,‚Was redest du da, mein Lieber? Welche 
Herberge? Welcher Adliger?” Schließlich sagte ein Mann: ,‚Komm, 
ich bringe dich zu einem alten Weisen – vielleicht weiß er etwas 
darüber.”

Schließlich brachte mich jemand zu einem alten Mann, der nach 
dem Hören meiner Geschichte sagte: ,,Ich erinnere mich vage, dass 
meine Vorfahren erzählten, dass hier vor etwa 300 Jahren nur eine 
Herberge war, in der eine Arbeiterin lebte. Ein reicher Mann kam, 
blieb dort und bestattete die Arbeiterin, aber er verschwand um 
Mitternacht, und niemand fand ihn je wieder. Die Reisenden zogen 
traurig weiter.”

Als ich ihnen sagte, dass ich dieser reiche Mann sei, versammelten 
sich die Leute und waren erstaunt. Ich fühlte mich verloren, ohne 
Zuhause oder Ziel. Ich wusste nicht, was ich mit dem Geld tun 
sollte.’ Als Hazrat Shah Abdul Aziz dies hörte, sagte er: ‚In der Tat, 
ein Tag dort ist wie hundert Jahre hier. Jetzt solltest du zur Heiligen 
Kaaba gehen und den Rest deines Lebens im Gedenken an Allah 
verbringen.‘ So wurde der Mann nach Mekka geschickt.”

Diese Geschichte verdeutlicht die Wahrheit über die Gefährten der 
Höhle (Ashab-e-Kahf), wie sie im Koran erwähnt werden.

***------------***



80

Einsteins Relativitätstheorie und Zeit & 
Raum:

Albert Einstein, einer der größten Wissenschaftler der Neuzeit, 
stellte 1905 seine spezielle Relativitätstheorie vor. Nach dieser 
Theorie besteht die Existenz von allem sowohl aus Zeit als auch 
aus Raum, und Zeit kann in keiner Weise vom Raum getrennt 
werden.

Allerdings kann die Wahrnehmung von Zeit in verschiedenen 
Zuständen variieren. Weiterhin besagt Einsteins Theorie, dass 
Licht, Energie und Materie im Wesentlichen drei Formen derselben 
Entität sind und ineinander umgewandelt werden können. Die 
berühmte Gleichung

E=mc2

 
die zur Entwicklung der Atombombe führte, basiert auf dieser 
Theorie.

Darauf aufbauend entwickelte Einstein eine weitere Theorie, die 
sogenannte Vereinheitlichte Feldtheorie (Unified Field Theory). 
Vereinfacht ausgedrückt besagt sie, dass, wenn eine bestimmte 
Frequenz in einen Raum eingeführt wird, sich alle Arten von 
Materie darin auf diese Frequenz ausrichten. Wird die Frequenz 
erhöht, verwandelt sich Materie in Licht; wird sie auf ein 
materielles Niveau abgesenkt, kehrt alles in seinen physischen 
Zustand zurück.

Einsteins Theorie von Zeit und Raum ist korrekt, aber die 
eigentliche Kraft im Universum ist die Zeit selbst. Die Zeit regiert 



81

alle Arten von materiellen und immateriellen Phänomenen und 
lässt Materie schließlich vergehen.

***------------***



82

Die materielle und immaterielle Welt:

Letztlich müssen wir akzeptieren, dass das materielle Leben von 
der immateriellen oder verborgenen Welt abhängt, die oft als 
Unterbewusstsein bezeichnet wird. Im materiellen Leben nutzen 
wir das materielle Gehirn, das wir Bewusstsein nennen, während 
das verborgene Gehirn als Unterbewusstsein bezeichnet wird, das 
meist im Schlaf oder Traum und besonders während der Meditation 
arbeitet. Dies wird auch als das Gehirn der Seele bezeichnet, das 
von Zeit und Raum unabhängig ist.

Vielleicht hast du beobachtet, dass manchmal zwei Menschen 
gleichen Alters sehr unterschiedlich alt aussehen. Zum Beispiel 
sind beide 40 Jahre alt, aber einer sieht aus wie 40, der andere wie 
30. Warum ist das so?

Die Antwort ist, dass die zweite Person in gewissem spirituellen 
Sinn tatsächlich noch 30 ist, obwohl in der weltlichen Zeit 40 Jahre 
vergangen sind. Dieser Unterschied entsteht aus einem besonderen 
Gleichgewicht zwischen Bewusstsein und Unterbewusstsein. 
Ebenso sind Unterschiede im Alter, Aussehen und den körperlichen 
Merkmalen von Menschen gleichen chronologischen Alters auf 
diesen Unterschied zurückzuführen. Wer sein Alter kontrollieren 
möchte, muss unter Anleitung eines spirituellen Lehrers 
kontinuierlich meditieren.

***------------***



83

Die vier Welten und die Engel

Zuvor erwähnten wir die vier Welten: Lahoot, Jabaroot, Malakoot 
und Nasoot.

Lahoot ist die Ebene der göttlichen Manifestation und am nächsten 
zu Allah. Das göttliche Licht der Manifestation (Tajalli) ist das 
mächtigste Licht im Universum und überstrahlt alle anderen 
Lichter.

Die Engel, die aus dieser Manifestation erschaffen wurden, 
umfassen den Erzengel Gabriel (Jibril). Im Koran heißt es über 
Gabriel:

,,Wahrlich, dies ist das Wort eines edlen Gesandten,
der voller Kraft ist,
beim Herrn des Thrones eine angesehene Stellung hat,
dort (im Himmel) geachtet ist und vertrauenswürdig.”

(Sure At-Takwir, Vers 19-21)

Kein Engel kann über seine eigene Welt hinaus aufsteigen, aber sie 
können hinabsteigen, um ihre Aufgaben zu erfüllen. So können die 
Engel der Malakoot-Welt in die Nasoot-Welt eintreten und werden 
als Engel mit zwei Flügeln bezeichnet. Die Engel der Jabaroot-
Welt haben Zugang zu Jabaroot, Malakoot und Nasoot und werden 
als Engel mit drei Flügeln bezeichnet. Gabriel, der Zugang zu allen 
vier Welten hat, wird als Engel mit vier Flügeln bezeichnet und gilt 
als der mächtigste und Allah am nächsten. Doch auch Gabriel kann 
einen bestimmten Punkt in Lahoot, genannt Sidrat al-Muntaha, 
nicht überschreiten – nur der Prophet Muhammad (Friede sei mit 
ihm) durfte diesen höchsten Punkt erreichen und das göttliche 



84

Essenz direkt erleben. Diese Ehre wurde nur den Menschen zuteil, 
die als Statthalter auf Erden erschaffen wurden.

Sufis beobachten durch Meditation nach und nach all diese Welten 
und erlangen göttliche Erkenntnis. Allah hat nur den Menschen das 
Wissen um die Namen (Ilm al-Asma) – die Geheimnisse, Symbole 
und Formeln des Universums – gelehrt und ihnen die Macht 
gegeben, den Kosmos zu kontrollieren wie kein anderes Geschöpf. 
Diese Macht wird jedoch nur verliehen, wenn ein Mensch sich 
selbst als Statthalter auf Erden wirklich erkennt. Ein solcher 
Mensch wird sowohl von Engeln als auch von Dschinn respektiert, 
und keine übernatürliche Kraft kann ihm schaden.

***------------***



85

Vorgehensweise des vierten Levels

Jetzt werden wir hier das Verfahren der Behandlung durch das 
vierte Level besprechen. Von diesem Grad kann man auf drei Arten 
profitieren:

 Fernbehandlung
 Gruppenbehandlung
 Befreiung von negativen metaphysischen Kräften usw.

1. Fernbehandlung

Mit dieser Methode kann der Patient, egal wo auf der Welt er sich 
befindet, durch telefonischen Kontakt behandelt werden. Dafür 
muss der Patient seinen Heiler telefonisch kontaktieren und 
mitteilen, dass er für die Heilung bereit ist. Dann legt sich der 
Patient auf Anweisung des Heilers für zehn Minuten mit 
geschlossenen Augen in eine bequeme Position. Währenddessen 
führt der Heiler die Heilung durch. Einige Patienten empfinden 
während der Heilung so viel Ruhe, dass sie in den Schlaf fallen.

Der Heiler sollte, wenn ein Patient zur Behandlung anruft, ihm die 
Anweisung geben, zehn Minuten lang mit geschlossenen Augen in 
entspannter Haltung zu liegen. Wenn möglich, sollte sich der 
Heiler in Richtung des Hauses oder der Stadt des Patienten stellen 
oder setzen, die Augen schließen, die Kraft des vierten Levels 
aktivieren und dann beide Handflächen so vor das Gesicht halten, 
dass die Rückseiten der Hände zum Gesicht zeigen. Dann sollen 
die Daumen- und Zeigefingerspitzen zusammengebracht werden, 
sodass ein Dreieck (eine Pyramide) entsteht. Während er sich den 
Patienten vorstellt, soll der Heiler dann dreimal durch das Dreieck, 
das mit Daumen und Zeigefinger gebildet wurde, pusten.



86

2. Gruppenbehandlung

Mit dieser Methode wird eine kollektive Heilung durchgeführt. 
Dies geschieht, wenn viele Menschen kommen und es für einen 
Heiler nicht möglich ist, so viele Menschen einzeln zu behandeln. 
In diesem Fall kann dieses Verfahren angewendet werden. Die 
Menschen werden in Form eines Dreiecks gesetzt: zum Beispiel 
eine Person vorne, dahinter zwei Personen, dahinter drei Personen 
und dann vier Personen. Je nach Platz kann ein kleines oder großes 
Dreieck gebildet werden.

Danach steht oder sitzt der Heiler vor der ersten Person, schließt 
die Augen, aktiviert die Kraft des vierten Levels und formt wie 
oben beschrieben mit den Händen ein Dreieck. Dann pustet er 
durch das Dreieck in Richtung der Menschen. Dieser Vorgang wird 
dreimal wiederholt und den Menschen wird geraten, zehn Minuten 
lang mit geschlossenen Augen zu sitzen.

3. Befreiung von negativen metaphysischen Kräften:

Mit dieser Methode werden von negativen Einflüssen, 
Besessenheit, Magie und allen Arten von negativen Effekten 
betroffene Häuser und andere Orte befreit. Dafür stellt sich der 
Heiler in die Mitte des betroffenen Ortes, schließt die Augen, 
aktiviert die Kraft des vierten Levels, formt mit den Händen ein 
Dreieck und dreht sich dabei im Kreis, während er in alle 
Richtungen durch das Dreieck pustet. Dieser Vorgang reicht einmal 
aus. Aber vorher ist es notwendig, den betroffenen Ort nach der 
Methode des dritten Levels mit Energie zu versorgen.

***------------***



87

Erfahrungen

Lassen Sie uns nun hier, um das Interesse und Wissen der Leser zu 
steigern, einige wichtige Vorfälle im Zusammenhang mit der 
Behandlung von Patienten durch Najmi-Heilenergie schildern. Wie 
wir bereits zu Beginn, in der Einleitung erwähnt haben, begann die 
wissenschaftliche Einführung und praktische Übung der Najmi-
Heilenergie im Jahr 2001. Damals gründeten wir in North Karachi 
eine Klinik mit dem Namen „Al-Sehat Welfare Clinic“. Dort 
wurden Patienten sowohl durch ärztliche Behandlung als auch 
durch spirituelle Heilung gesund gemacht. Seit dieser Zeit bis 
heute sind viele Krankheitsfälle zu uns gekommen, die erfolgreich 
geheilt wurden. Einer der allerersten Fälle war der Fall eines 
Mädchens namens Nadia, der wie folgt war:

Nadia's Fall:

Nadia’s Mutter erfuhr durch einen anderen Patienten von uns, dass 
wir neben der ärztlichen Behandlung auch mit Spiritualität zu tun 
haben und dass wir auch mit spiritueller Heilung behandeln. 
Deshalb kam sie zu uns und berichtete, dass ihre zehnjährige 
Tochter Nadia derzeit im Jinnah-Krankenhaus liegt und sehr 
schwer krank ist. Ihre Leber ist stark geschwollen, sie kann nichts 
essen und ist sehr schwach geworden.

Auch die Ärzte wirkten hoffnungslos. Die Behandlung lief schon 
seit vielen Tagen, aber es war keine Besserung zu sehen. Sie 
erzählte auch, dass Nadia’s ältere Schwester vor einigen Jahren im 
Alter von zwölf Jahren an einer ähnlichen Bauchkrankheit in 
einem privaten Krankenhaus gestorben war. Sie berichtete mit 
großem Schmerz, dass das Krankenhaus ihnen neben der toten 
Tochter auch eine lange und hohe Rechnung präsentierte, die für 



88

sie sehr hoch war, und dass ihnen selbst in diesem Zustand der 
Trauer keinerlei Nachlass oder Mitgefühl entgegengebracht wurde.

Ich sagte zu ihr, dass sie, wenn sie ihre Tochter heilen lassen 
möchte, Nadia drei Tage in Folge zu uns bringen müsse. Daraufhin 
antwortete die Frau, dass sie Nadia bereits am nächsten Tag aus 
dem Krankenhaus entlassen und zu uns bringen werde. Am 
nächsten Tag kam sie tatsächlich mit Nadia in unsere Klinik. Das 
Mädchen sah sehr schwach und dünn aus. Sie berichtete, dass sie 
alles, was sie isst, sofort erbricht.

Jedenfalls führte ich zehn Minuten lang eine spirituelle Heilung bei 
dem Mädchen durch, und dann ging sie mit ihrer Mutter nach 
Hause. Am nächsten Tag, als Nadia wieder mit ihrer Mutter kam, 
sah sie schon viel besser, ja fast normal aus. Sie und ihre Mutter 
wirkten sehr glücklich. Die Mutter berichtete, dass Nadia nach der 
gestrigen Heilung zu Hause etwas gegessen und getrunken und 
sogar angefangen habe zu spielen. Ihre Verwandten und andere, die 
wegen Nadia’s Krankheit zu ihr nach Hause gekommen waren, 
waren erstaunt, Nadia spielen zu sehen, und sagten zu ihr, dass sie 
durch die Nachricht von Nadia’s schlechter Verfassung umsonst 
beunruhigt waren – das Kind sehe doch, Gott sei Dank, völlig 
gesund aus. Die Frau sagte scherzhaft zu mir, dass sie in den Augen 
der Leute nun als Lügner dastünden.

Danach erzählte sie mir noch von einem weiteren Problem: Nadia’s 
ältere Schwester Shazia, die dreizehn Jahre alt ist, habe wegen 
übernatürlicher Einflüsse oft seltsame und sehr schmerzhafte 
Anfälle. Sie sagte, dass sie Shazia uns in ein paar Tagen ebenfalls 
zeigen werde. Danach bedankte sich die Frau bei mir und ging. 
Und durch unsere nur dreitägige Heilung wurde Nadia – durch die 
Gnade und Barmherzigkeit Allahs – vollständig gesund.



89

Usama’s Fall:

Zu jener Zeit gab es neben unserer Klinik einen Laden für 
Videospiele, in den Kinder zum Spielen kamen. Dieser Laden 
gehörte einem Mann namens Saleem, mit dem ich nach und nach 
Freundschaft schloss. Eines Tages kam Saleem zu mir und sagte, 
dass das Kind seines älteren Bruders, das zwei Jahre alt ist, schwer 
krank sei und im Krankenhaus liege. Die Ärzte hätten gesagt, dass 
sich ein Tumor in seinem Nacken befindet und dass es außer einer 
Operation keine andere Behandlungsmöglichkeit gebe. Aber das 
Kind ist noch sehr jung, und wenn man jetzt operiert, könnte das 
Kind dabei sogar sterben. Das Kind leidet sehr und ist ganz 
abgemagert und schwach geworden.

Ich sagte zu Saleem, dass es im Moment außer spiritueller Heilung 
keine andere Lösung gibt. Auf mein Anraten brachte er Usama in 
die Klinik. Das Kind sah sehr schwach aus – mit zwei Jahren 
wirkte er wie ein sechs Monate altes Baby. Jedenfalls führte ich 
drei Tage lang eine spirituelle Heilung bei dem Kind durch. 
Danach brachte Saleem das Kind nicht mehr, und ich vergaß die 
Sache.

Etwa sechs Monate später ging ich eines Tages in Saleem's Laden 
und sah dort ein dickes, gesundes und hübsches Kind sitzen. Ich 
fragte Saleem, wessen Kind das sei. Als er meine Frage hörte, 
lachte er und sagte: „Oh, Doktor, haben Sie dieses Kind völlig 
vergessen? Das ist Osama, bei dem Sie die Heilung durchgeführt 
hatten.“ Als ich das sah, war ich selbst überrascht und konnte kaum 
glauben, dass das derselbe Junge war, den ich behandelt hatte. Ich 
fragte Saleem, wie er so gesund geworden sei, und Saleem 
antwortete: „Nachdem er Heilbehandlungen von Ihnen erhalten 
hatte, wurde er von selbst wieder gesund.“



90

Rabia’s Fall:

Im November 2010, zu Beginn des Winters, reisten wir mit 
unserem Freund Muhammad Ali zur Erholung und zum Ausflug in 
das Gebiet Bangla Bara der Stadt Alipur in Punjab. Dort lebte sein 
Freund Zakaria, bei dem wir zu Gast waren. Zu jener Zeit fand bei 
ihm auch eine Hochzeit statt. Wir besuchten das Dorf in dieser 
Jahreszeit, und die Senffelder standen in voller Blüte, was einen 
sehr schönen und bezaubernden Anblick bot.

Die Gastgeber waren sehr gastfreundlich, es wurden uns 
verschiedene traditionelle Gerichte serviert und sie führten uns 
ausführlich durch das Dorf. Unser Freund Muhammad Ali stellte 
Zakarias Familie auch unsere spirituelle Heilungsarbeit vor. 
Daraufhin erzählten Zakaria und seine Familie, dass es in ihrer 
Gemeinschaft einen Mann namens Abdullah gibt, dessen Tochter 
Rabia seit etwa vier Jahren an Krebs erkrankt ist. Sie haben viele 
Behandlungen versucht, sie sogar nach Karachi gebracht und im 
Kiran Hospital behandeln lassen, aber es hat nichts geholfen. Nun 
haben auch die Ärzte aufgegeben.

Rabia ist derzeit in großer Not und befindet sich zu Hause im 
Kampf zwischen Leben und Tod. Außerdem erzählten sie, dass in 
diesen vier Jahren etwa 1,5 Millionen Rupien für Rabia’s 
Behandlung ausgegeben wurden und sie sogar das Land verkaufen 
mussten, auf dem sie Landwirtschaft betrieben. Daher ist ihre 
finanzielle Lage inzwischen sehr schlecht.

Diese ganzen Schilderungen machten uns sehr traurig. Wir sagten 
zu, Rabia zu behandeln, woraufhin Abdullah gerufen wurde, der 
wie ein älterer, religiöser Mann wirkte. Uns wurde er vorgestellt, 
wir erklärten ihm das Verfahren der spirituellen Heilung, und es 



91

wurde vereinbart, dass wir am Abend zu ihnen nach Hause 
kommen würden, um Rabia zu behandeln.

Am Abend, nach dem Asr-Gebet, gingen wir mit unserem Freund 
Muhammad Ali und zwei Gastgebern zu Abdullahs Haus. Rabia 
lag bereits auf einem Bett im geräumigen Hof des Hauses. Neben 
ihr standen zwei oder drei weitere Betten, auf denen andere Frauen 
der Familie saßen. Ein Bett war frei, auf dem unsere Freunde Platz 
nahmen. In der Nähe von Rabia’s Bett stand ein Stuhl für uns, auf 
dem wir Platz nahmen. Wir fragten Rabia, wie es ihr gehe, und sie 
berichtete, dass sie im ganzen Körper starke Schmerzen habe, 
überhaupt nicht mehr schlafen könne, keinen Appetit habe und 
wenn sie versuche, etwas zu essen, sofort erbreche. Die Schwäche 
sei so groß, dass sie nicht einmal mehr sitzen könne. Auch Rabia’s 
Mutter bestätigte, dass Rabia ganze Nächte wach bleibe und wegen 
der Schmerzen nicht schlafen könne. Rabia’s Alter wurde mit etwa 
25 Jahren angegeben.

Wir sagten zu Rabia, dass sie, wenn möglich, sich setzen solle, 
damit wir zehn Minuten Heilung an ihrem Kopf durchführen 
könnten. Sie antwortete, dass sie wegen der Schwäche nicht mehr 
sitzen könne. Also stellten wir den Stuhl an das Kopfende ihres 
Bettes, baten sie, für zehn Minuten die Augen zu schließen, und 
legten unsere rechte Hand auf ihren Kopf, um ihr zehn Minuten 
lang Energie zu geben. Nach der Heilung gingen wir alle zurück zu 
unserer Unterkunft.

Am nächsten Morgen kam Abdullah zu uns und berichtete, dass 
sich Rabia’s Zustand nach der Heilung deutlich gebessert habe. Sie 
habe in der Nacht zum ersten Mal seit langem ruhig geschlafen und 
morgens etwas gegessen und getrunken, das sie auch behalten 
konnte. Die körperlichen Schmerzen seien ebenfalls deutlich 
zurückgegangen. Alle waren sehr glücklich und baten uns, 



92

wiederzukommen, um Rabia erneut zu behandeln. Am nächsten 
Morgen gingen wir wieder zur Heilung und sagten ihnen, dass wir 
am Abend nach dem Asr-Gebet erneut kommen würden. Durch die 
Heilung besserte sich Rabia’s Zustand sehr schnell.

Am dritten Tag, als wir Rabia behandelten, berichtete sie erfreut: 
„Doktor, heute bin ich sogar aufgestanden und habe das Gebet 
verrichtet, und ich habe keinerlei Schmerzen mehr. Ich fühle mich 
fast völlig gesund.“ Das zu hören machte uns sehr glücklich, und 
wir dankten Allah, dass er unsere Bemühungen gesegnet und uns 
Ehre erwiesen hatte. Rabia’s Vater fragte uns, ob sie neben der 
spirituellen Heilung auch ihre medizinische Behandlung und die 
laufende Medikation fortsetzen könne, und wir bejahten dies.

Zufällig mussten wir am dritten Tag abends nach Karachi 
zurückkehren, weil wir am nächsten Tag im Muhammadi Welfare 
Clinic mit der Arbeit beginnen sollten. Wir baten Rabia und ihre 
Familie, uns jeden Morgen und Abend anzurufen, damit wir die 
Heilung von zu Hause aus weiterführen könnten. So reisten wir 
nach Karachi ab. Am vierten Tag, nachdem wir in Karachi 
angekommen waren, führten wir Rabia’s Heilung von zu Hause aus 
durch. Sie berichtete am Telefon, dass sie herumlaufe, sich völlig 
normal fühle und keinerlei Beschwerden mehr habe.

So rief sie eine Woche lang täglich an, wir führten weiterhin 
Heilungen durch, und sie berichtete stets, dass sie sich normal 
fühle. Danach hörten ihre Anrufe auf. Als sie einige Tage lang nicht 
anrief, wurden wir etwas unruhig. Eines Tages beschlossen wir, 
selbst anzurufen, um zu erfahren, wie es ihr gehe. Am Telefon 
meldete sich Rabia. Wir fragten, warum sie die Heilung 
abgebrochen habe, und sie sagte, dass sie jetzt völlig gesund sei 
und keinerlei Beschwerden mehr habe.



93

Wir sagten ihr, dass es besser gewesen wäre, die Heilung noch eine 
Weile fortzusetzen, aber das war ihre Entscheidung. Etwa ein Jahr 
später erfuhren wir durch unseren Freund Muhammad Ali, mit dem 
wir nach Alipur gereist waren, dass Rabia verstorben war. Das war 
ein großer Schock für uns. Es stellte sich heraus, dass sie in 
Behandlung bei einem Arzt war und durch eine falsche 
Medikamentenreaktion ins Koma gefallen war, was zu ihrem Tod 
führte. Was hätte man tun können – am Ende liegt alles in Allahs 
Willen; Er allein ist der Herr über Leben und Tod.

***------------***

Muhammadi Welfare Clinic:

Als wir am vierten Tag aus Alipur zurückkehrten, begannen wir 
eine Anstellung in der Muhammadi Welfare Clinic, die sich in 
Surjani Town, North Karachi, befindet. Für einige Tage erhielt 
Rabia abends gegen acht bis halb neun Uhr Anrufe für Heilung, 
und wir führten ihre Heilung direkt von dort aus über die vierte 
Stufe durch. Zu dieser Zeit war auch der Klinikbesitzer, Herr 
Mohsin, anwesend. Er erkundigte sich nach dem Fall, und wir 
erzählten ihm die ganze Geschichte aus Alipur. Er war sehr 
erstaunt und sagte: „Das ist wirklich eine großartige Sache. Warum 
führen wir hier nicht neben der ärztlichen Behandlung auch 
spirituelle Heilung ein?“

Wir stimmten zu, dass das eine gute Idee sei. Daraufhin erkundigte 
er sich nach allen Details, was mit unserer Heilung möglich sei, 
und ließ Flyer drucken, die nach dem Freitagsgebet an die Leute 
verteilt wurden. Die Leute begannen, die Flyer zu lesen und kamen 
daraufhin in die Klinik. Viele Patienten kamen wegen der Heilung, 
und viele profitierten davon. Hier wollen wir einige dieser Fälle 
erwähnen.



94

Hafsa’s Fall:

Eine zwölfjährige Mädchen namens Hafsa kam mit ihren Eltern in 
die Muhammadi Welfare Clinic. Die Eltern berichteten, dass Hafsa 
schon lange an einer Darmschleimhautentzündung (Ulcus) leidet 
und täglich Blut im Stuhl hat. Zunächst hatten sie sie bei 
Allgemeinärzten behandeln lassen, aber als keine Besserung 
eintrat, war sie seit drei Monaten bei einem Spezialisten in 
Behandlung. Doch auch dort zeigte sich keine Verbesserung; im 
Gegenteil, die vom Spezialisten verschriebenen starken 
Medikamente verschlechterten den Zustand des Mädchens noch 
mehr. Hafsa hatte keinen Appetit mehr, wurde durch die 
Medikamente ängstlich und wurde von Tag zu Tag schwächer.

Wir rieten ihnen zunächst, schädliche Lebensmittel zu meiden, und 
empfahlen eine regelmäßige Heilung. Danach führten wir eine 
zehnminütige spirituelle Heilung bei Hafsa durch. Anschließend 
gingen sie nach Hause, und beim Verlassen nahm Hafsa’s Vater 
unsere Handynummer mit. Am nächsten Morgen, gegen zehn Uhr, 
rief Hafsa’s Vater an und berichtete glücklich, dass an diesem Tag 
kein Blut mehr im Stuhl von Hafsa gewesen sei. Danach kamen sie 
etwa fünfzehn bis zwanzig Tage lang regelmäßig zur Heilung, und 
während dieser Zeit trat kein Blut mehr im Stuhl auf. Als sie mit 
dem Ergebnis vollständig zufrieden waren, hörten sie auf zu 
kommen.

***------------***

Yasmin’s Fall:

In der Nähe der Muhammadi Welfare Clinic wohnte eine Frau 
mittleren Alters namens Yasmin. Ihre Kinder waren bereits 
erwachsen. Eines Tages kam sie mit ihrem Ehemann. Sie wirkte, 
als sei sie seit Jahren krank – ihr Gesicht war eingefallen und 
dunkel. Sie begann, ausführlich von ihrer langen. 



95

Krankheitsgeschichte zu erzählen. Auf jeden Fall führten wir eine 
spirituelle Heilung bei ihr durch, was ihr große Erleichterung 
verschaffte, und sie ging an diesem Tag nach Hause. Während der 
Heilung fragten wir nicht weiter nach ihrem Zustand.

Doch als sie am nächsten Tag kam, sah ihr Gesicht strahlend und 
hell aus, und eine große Ruhe war deutlich zu erkennen. Auch wir 
waren darüber sehr überrascht. Als wir nach dem Grund fragten, 
sagte sie: „Doktor, ich habe heute Morgen nicht einmal mein 
Gesicht gewaschen – das ist alles wegen Ihrer Heilung passiert.“ 
Auch die Frauen aus der Nachbarschaft schauten sie erstaunt an 
und sagten zueinander: „Wie ist Yasmins Gesicht über Nacht so 
schön geworden?“

Wir führten einige Tage lang weiterhin Heilungen bei Yasmin 
durch, wodurch sich ihr Gesundheitszustand deutlich verbesserte. 
Sie war mit unserer Heilung sehr zufrieden und glücklich und 
brachte während ihrer Behandlung auch mehrere 
Familienmitglieder zur Heilung zu uns.

***------------***

Aliya’s Fall:

Im Zusammenhang mit Yasmin kam ein Mädchen mit ihrer Mutter 
zu uns, ihr Name war Aliya, sie war etwa sechzehn oder siebzehn 
Jahre alt. Sie litt seit vielen Tagen unter starken Bauchschmerzen. 
Sie hatte sich bereits im Krankenhaus behandeln lassen, dort hatte 
sie Infusionen und verschiedene Spritzen bekommen, aber es hatte 
keinerlei Besserung gegeben. Als das Mädchen in die Klinik kam, 
weinte sie vor Schmerz. Wir beruhigten sie, führten dann zehn 
Minuten lang eine Heilung durch, und sie berichtete danach, dass 
es ihr schon etwas besser gehe. Sie ging dann nach Hause.



96

Als sie jedoch am nächsten Tag wiederkam, lachte sie und wirkte 
sehr glücklich. Sie berichtete, dass die Bauchschmerzen 
vollständig verschwunden seien. Als sie am dritten Tag kam, sagte 
sie, dass sie nun starke Schmerzen im Backenzahn (dem hinteren 
Zahn) habe. Ihre Mutter erzählte, dass sie am Tag zuvor Betelnuss 
gegessen hatte, was den Zahnschmerz ausgelöst habe, und dass ein 
Zahn ohnehin schon beschädigt sei. Wir führten dann erneut eine 
Heilung mit demselben Ansatz durch. Als sie am vierten Tag kam 
und wir nach ihrem Zustand fragten, sagte sie, dass der 
Zahnschmerz etwa eine halbe Stunde nach der Heilung vollständig 
verschwunden sei, als hätte es ihn nie gegeben.

***------------***

Der Fall mit den Dschinn:

Eines Tages kamen in die Muhammadi Welfare Clinic drei Männer, 
die vermutlich Brüder waren und sehr besorgt wirkten. Sie 
berichteten, dass ihre Familie seit vielen Jahren von seltsamen 
Problemen geplagt werde – sie glaubten, ihr Haus stehe unter dem 
Einfluss von Dschinn. Die ganze Familie, Männer, Frauen und 
Kinder, lebte in ständiger Angst. Sie erzählten sogar, dass die frisch 
verheiratete Frau ihres jüngeren Bruders aufgrund dieser 
übernatürlichen Einflüsse gestorben sei: Während ihrer 
Schwangerschaft habe sie im Traum immer wieder eine Hexe 
gesehen, die ihr drohte, ihr Kind herauszugeben, sonst würde sie 
sie und das Kind umbringen. Und tatsächlich sei die Frau noch vor 
der Geburt des Kindes verstorben.

Einer der Männer berichtete, dass erst vor einer Woche die ganze 
Familie abends auf einer Hochzeit war. Als sie nach Hause kamen 
und das Zimmer betraten, lag der Fernseher zerschmettert auf dem 
Boden, als hätte ihn jemand mit voller Wucht heruntergeworfen. 
Als seine Frau das sah, fiel sie sofort in Ohnmacht. In jener Nacht 



97

verbrachte die ganze Familie die Nacht bei einem Verwandten und 
wohnte seitdem dort. Seine Frau sagte, sie würde nie wieder in 
dieses Haus zurückkehren.

Ich hörte mir ihre Geschichte an und meinte, vielleicht sei der 
Fernseher aus irgendeinem Grund heruntergefallen. Doch sie 
erklärten, es handele sich um einen alten, großen Fernseher mit 
Holzgehäuse, der auf einem breiten Tisch stand – es sei unmöglich, 
dass er einfach so gefallen sei. Im Haus sei auch nichts anderes 
gestohlen worden, ein Einbruch könne also ausgeschlossen 
werden.

Sie erzählten weiter, dass ihre Schwester mit unserem spirituellen 
Kreis verbunden sei und ihnen geraten habe, Kashif Bhai zu 
konsultieren, der für spirituelle Heilung autorisiert sei. Als sie ihm 
ihr Problem schilderten, meditierte er kurz, öffnete dann ruckartig 
die Augen und sagte, sie sollten das Haus sofort verschließen und 
niemanden mehr hineinlassen, da dort ein sehr starker Einfluss 
herrsche. Als sie ihn baten, ihnen zu helfen, sagte er, das übersteige 
seine Möglichkeiten.

Enttäuscht kamen sie schließlich auf Empfehlung eines Bekannten 
zu mir. Sie erklärten, dass ihre Frauen und Kinder darauf bestanden 
hätten, das Haus zu verkaufen. Ich sagte ihnen, dass ich ihr Haus 
von all diesen negativen Einflüssen befreien könnte. Selbst wenn 
sie das Haus verkaufen wollten, sollte es vorher gereinigt werden, 
damit die neuen Bewohner nicht in dieselbe Not geraten.

Nachdem sie sich beraten hatten, entschieden die drei Männer, das 
Haus reinigen zu lassen. Für die Zeremonie wurde der nächste Tag 
nach dem Maghrib-Gebet vereinbart. Am Abend ging ich mit Herrn 
Mohsin und den Männern zu ihrem zweistöckigen Haus. Sie 
zeigten uns die Räume, insbesondere den, in dem der Fernseher 



98

zerstört worden war, und wiesen auf das Badezimmer daneben hin, 
das ihrer Meinung nach ein Zentrum der übernatürlichen 
Aktivitäten war. Einer von ihnen zeigte uns auch einen Falsay-
Baum (Grewia) im Hof, den ihr verstorbener Bruder gepflanzt 
hatte. Merkwürdigerweise trug der Baum, obwohl es Ende 
Dezember und sehr kalt war, Früchte – was auch uns erstaunte.

Sie fragten, ob sie den Baum fällen sollten, aber ich riet davon ab. 
Anschließend bat ich um einen Gebetsteppich und begann mit der 
spirituellen Reinigung - ich energetisierte jeden Raum einzeln und 
reinigte so das ganze Haus, was etwa eine Stunde dauerte.

Danach kehrte ich mit Herrn Mohsin in die Klinik zurück. Etwa 
eine Woche später rief ich die Familie an, und einer der Männer 
kam in die Klinik. Er berichtete, dass seit der Reinigung im Haus 
große Ruhe herrsche und nichts Ungewöhnliches mehr passiert sei. 
Auch etwa anderthalb Monate später fragten wir über Herrn 
Mohsin nach, und die Familie bestätigte: „Gott sei Dank, seit 
jenem Tag ist das Haus friedlich und es ist nichts mehr 
vorgefallen.“

***------------***

Warda’s Fall:

Die Nichte von Herrn Mohsin’s Ehefrau, Warda, die ungefähr 
sechzehn Jahre alt war, war für drei Tage zu ihnen nach Hause 
gekommen. Die Töchter von Herrn Mohsin waren ebenfalls in 
ihrem Alter, und sie waren alle miteinander gut befreundet. Eines 
Tages sagte Herr Mohsin zu mir, dass er möchte, dass ich für 
Warda eine Heilung durchführe. Ich fragte nach dem Grund, und er 
sagte, dass sie an Migräne leide und seit zwei Tagen starke 
Kopfschmerzen habe, weshalb das Mädchen sehr mitgenommen 
sei. Wir sagten: „In Ordnung, rufen Sie sie, ich werde eine 
Heilungsbehandlung durchführen." Also kam Warda, und ich führte 



99

zehn Minuten lang eine Heilungsbehandlung bei ihr durch. Danach 
fragte ich sie, wie sie sich fühle, und sie sagte, dass sie jetzt 
überhaupt keine Kopfschmerzen mehr habe. Herr Mohsin und die 
anderen Familienmitglieder waren darüber sehr erstaunt. Warda 
erzählte außerdem, dass sie zuvor schon Reiki gegen diese 
Krankheit ausprobiert hatte, aber dass ihr Ihre zehnminütige 
Heilung mehr genutzt habe als sechs Monate Reiki.

***------------***

Ambareen’s Fall:

Während unserer Zeit in der Muhammadi Welfare Clinic brachte 
eines Tages unser spiritueller Bruder Farooq einen Freund namens 
Azeem mit. Azeem erklärte, dass seine ältere Schwester Ambareen 
schon seit langer Zeit krank sei. Trotz umfangreicher 
Behandlungen verschlechterte sich ihr Gesundheitszustand immer 
weiter, und kein Arzt konnte die Ursache herausfinden. Farooq 
hatte erwähnt, dass wir auch spirituelle Heilung anbieten, daher bat 
Azeem darum, dass wir seine Schwester besuchen, wann immer es 
uns möglich sei. Wir vereinbarten einen Besuch am nächsten Tag 
nach dem Asr-Gebet.

Als wir am folgenden Tag zu Azeem’s Haus kamen, trafen wir 
seine Schwester. Sie sah ziemlich krank aus; ihr Gesicht war 
aufgrund der Krankheit blass und dunkel. Sie erklärte, dass sie seit 
Langem an Diabetes litt und noch mehrere andere Probleme hatte, 
sich sehr schwach fühlte und weder laufen noch arbeiten konnte. 
Wir führten zehn Minuten lang eine spirituelle Heilung durch, 
beruhigten sie und gingen dann wieder.

Am nächsten Tag, als wir erneut zu Besuch kamen, waren wir 
überrascht zu sehen, dass ihr Teint viel klarer war und sie 
insgesamt viel besser aussah. Sie erzählte uns, dass sie, als sie 



100

morgens aufwachte, keinerlei Schwäche mehr verspürte, und alle 
Familienmitglieder waren erstaunt und fragten, wie ihr Teint so viel 
heller geworden sei. Wir setzten die direkte Heilung drei Tage lang 
fort und führten dann noch einige Tage die Heilung telefonisch 
durch. Durch Gottes Gnade erholte sie sich erheblich.

***------------***

Iqra’s-Fall:

Im Jahr 2011, während ich in einem Privatkrankenhaus in New 
Karachi, Sektor 5, arbeitete, wurde ein Mädchen namens Iqra von 
ihren Eltern und ihrem Bruder gebracht. Sie war sechzehn Jahre alt 
und Schülerin der neunten Klasse. Ihr Vater trug sie in seinen 
Armen. Ihre Mutter erklärte, dass sie vor zwei Wochen Fieber 
bekommen hatte und seitdem beide Beine nicht mehr 
funktionierten und sie ans Bett gefesselt war.

Ich untersuchte sie und riet der Familie, sie in ein größeres 
Krankenhaus zu bringen und einen Spezialisten aufzusuchen, da 
diese vielleicht helfen könnten. Die Familie antwortete, dass sie 
sich das nicht leisten könnten. Daraufhin stellte ich mich vor als 
jemand mit spirituellem Hintergrund und schlug vor, das Mädchen 
zu einem spirituellen Ältesten zu bringen, und sagte: „Möge Gott 
Barmherzigkeit zeigen.“

Daraufhin begann die Mutter des Mädchens zu weinen und flehte: 
„Wenn Sie mit Spiritualität verbunden sind, warum tun Sie dann 
nicht selbst etwas? Was wird aus meiner Tochter? Wird sie immer 
ans Bett gefesselt bleiben? Wie soll sie je heiraten?“ Als ich ihren 
Schmerz hörte, fühlte ich mich bewegt und sagte: „Gut, ich werde 
tun, was ich kann. Ich gebe ihr eine milde Schmerzmittel-Injektion 
und etwas Medizin aus dem Krankenhaus. Bitte zahlen Sie nur die 
kleine Krankenhausgebühr.“



101

Ich schickte das Mädchen und ihre Familie in einen anderen Raum. 
Nach einer Weile ging ich hinein, führte eine Untersuchung durch, 
gab zehn Minuten lang Heilung und half ihr dann, indem ich sie an 
den Schultern stützte, aufzustehen. Sie schrie: „Ich werde fallen!“ 
Ich beruhigte sie: „Hab keine Angst, sei mutig. Ich halte dich, du 
wirst nicht fallen.“ Ich ließ sie drei- oder viermal im Raum gehen 
und legte sie dann wieder aufs Bett. Ihr Vater trug sie hinaus.

Ein männlicher Krankenpfleger namens Arif, der im Krankenhaus 
arbeitete, riet mir, den Fall nicht anzunehmen, und sagte: „Ich 
kenne dieses Mädchen aus unserer Nachbarschaft. Sie scheint eine 
ernsthafte Krankheit wie Krebs oder Tuberkulose zu haben. Es 
wäre besser, sie ins Liaquat National oder Aga Khan Krankenhaus 
zu schicken.“

Am nächsten Tag, während ich mit dem Krankenhauspersonal am 
Empfang sprach, sah ich eine Rikscha am Tor des Krankenhauses 
ankommen. Iqra war mit ihren Eltern und ihrem Bruder darin. Aus 
der Entfernung sah sie bereits viel ruhiger und besser aus. Zu 
meiner Überraschung stieg sie selbst aus der Rikscha und ging mit 
ihrer Familie auf mich zu.

Das gesamte Krankenhauspersonal war erstaunt. Ich machte eine 
Routineuntersuchung und fragte: „Seit wann kannst du laufen?“ 
Sie antwortete: „Doktor, nachdem Sie gestern die Heilung gemacht 
haben, ging es mir etwa eine Stunde später besser. Ich fasste Mut, 
stand vom Bett auf und fing an zu laufen, obwohl ich noch 
Schwäche und Schmerzen in den Beinen spüre.“

Am zweiten Tag führte ich erneut zehn Minuten Heilung durch, 
und sie ging wieder. Nachdem sie gegangen war, gab Pfleger Arif 
zu: „Sir, dieses Mädchen konnte so schnell nicht nur durch 
Medizin genesen. Das muss etwas anderes sein.“ Ich lachte und 
sagte: „Ja, das ist es definitiv etwas anderes.“ Am dritten Tag, als 
das Mädchen zurückkam, war sie völlig normal und gesund und 
sah sehr glücklich aus.



102

Sunbul’s Fall:

Im Mai 2012, während ich in der Lodhi Welfare Klinik in New 
Karachi arbeitete, erhielt ich einen Anruf von Saleem, der bereits 
erwähnt wurde. Er sagte, seine Tochter Sunbul sei seit drei 
Monaten krank und leide an Typhus. In dieser Zeit hatten sie viele 
Ärzte gewechselt, aber nichts half. Selbst Spezialisten für Typhus 
konnten nicht helfen, und ihr Fieber wollte nicht sinken. Die 
Familie war sehr besorgt.

Ich gab ihm die Adresse der Klinik, und er sagte, er werde das 
Mädchen am Abend bringen. An diesem Abend kam er, wie 
versprochen, mit seiner Frau und Tochter. Das Mädchen war etwa 
zwölf oder dreizehn Jahre alt und sah ziemlich schwach aus. Als 
ich ihre Temperatur maß, betrug sie 102°F beziehungsweise 38°C. 
Danach führte ich zehn Minuten Heilung bei dem Mädchen durch, 
und sie gingen wieder.

Als sie am nächsten Tag zurückkamen, sah das Gesicht des 
Mädchens frisch und gesund aus, und sie wirkte auch glücklich. 
Als ich ihre Temperatur maß, hatte sie überhaupt kein Fieber mehr. 
Saleem’s Frau sagte: „Durch Gottes Gnade hat das Mädchen heute 
tagsüber etwas gegessen und getrunken, und zum ersten Mal seit 
drei Monaten fühlte sie sich in Frieden.“ An diesem Tag machte ich 
erneut zehn Minuten Heilung bei dem Mädchen, und sie gingen 
wieder.

Als sie am dritten Tag kamen, sah das Mädchen, durch Gottes 
Gnade, so aus, als wäre sie nie krank gewesen. Saleem’s Frau 
sagte, dass das Mädchen heute sogar gebadet habe und völlig 
gesund sei, Gott sei Dank. Danach dankten sie mir und lobten mich 
sehr. Ich antwortete, dass aller Lobpreis dem Einen gebührt, der 
dieses ganze Universum und uns alle erschaffen hat. Wir sind nur 
ein Mittel, alles andere geschieht durch Ihn.



103

Shazia’s Fall:

Als wir die Al-Sehat Welfare Clinic in North Karachi eröffneten, 
besuchte uns unser spiritueller Bruder Dr. Mirza Sarfaraz Baig 
regelmäßig. Eines Tages erzählte er uns von einem sehr lieben 
Freund, Iqbal Bhai, der ebenfalls zu unserem spirituellen Orden 
gehörte. Er sagte, dass Iqbal Bhai großes Interesse daran habe, uns 
kennenzulernen, weil Dr. Mirza ihm viel über unsere spirituellen 
Erfahrungen und Geschichten erzählt hatte, und Iqbal Bhai darauf 
bestand, uns zu treffen.

Wir stimmten erfreut zu, ihn kennenzulernen. Am nächsten Abend 
kam er in die Klinik. Er war genauso, wie wir es gehört hatten – 
sehr freundlich, fröhlich und von angenehmer Natur. Nach und 
nach wurden wir gute Freunde, und die meisten unserer Gespräche 
drehten sich um Spiritualität. Wir erzählten ihm von spiritueller 
Heilung und bildeten ihn auch darin aus.

Zufällig bekamen wir in diesen Tagen einen Fall eines Mädchens 
namens Shazia, die die ältere Schwester von Nadia war (die schon 
früher erwähnt wurde). Shazia’s Vater erzählte uns, dass seine 
Tochter seit etwa zweieinhalb Jahren unter dem Einfluss eines 
Dschinns oder Geistes stehe und sehr leide. Wir fragten, wie das 
passiert sei, und er erklärte, dass ihr Haus im selben Viertel liege, 
aber einige Verwandte etwas weiter weg wohnten. Dort gab es eine 
Hochzeit, also gingen sie oft dorthin. Eines Nachts, zwischen zwölf 
und ein Uhr, mussten sie von dort nach Hause zurückkehren. 
Shazia war bei ihm. Als sie über das Schulgelände gingen, wurde 
Shazia plötzlich unwohl, und zu Hause verschlechterte sich ihr 
Zustand weiter. Seitdem, immer wenn sie betroffen ist, werden ihre 
Augen rot, sie hat das Gefühl, als hätte jemand Petroleum auf ihren 
Kopf gegossen und angezündet, ihre Augen beginnen zu tränen, 
und ihr ganzer Körper beginnt zu zittern. Sie hatten viele Gelehrte 



104

und Schreine aufgesucht, aber nichts half. Er sagte, dass Shazia 
gerade zu Hause sei und wieder in diesem Zustand. Wir sagten 
ihm, dass er sie, wenn möglich, zu uns bringen solle, damit wir 
ihren Zustand selbst beobachten könnten.

Nach kurzer Zeit brachte er Shazia zu uns, und ihr Zustand war 
genau wie beschrieben. Es war Nachmittag und Zeit, die Klinik zu 
schließen, also schickten wir sie in diesem Zustand nach Hause 
und sagten ihrer Mutter, dass am Abend einer unserer Schüler, den 
wir in spiritueller Heilung ausgebildet hatten, zu ihnen nach Hause 
kommen und Shazia mit spiritueller Heilung behandeln würde. Als 
Iqbal Bhai an diesem Abend kam, sagten wir ihm, dass heute sein 
Heilungstest sei, und erklärten ihm den ganzen Fall. Nach einer 
Weile kam Shazia’s Vater, und wir schickten Iqbal Bhai mit ihm. 
Ungefähr eine halbe Stunde später kam er nach der Heilung 
zurück, sah sehr zufrieden und selbstbewusst aus und beschrieb uns 
dann ausführlich die Reaktionen und Wirkungen, die er während 
der Heilung bei dem Mädchen und ihrer Familie beobachtet hatte.

Zwei oder drei Tage später besuchte uns Shazia’s Vater erneut und 
lobte Iqbal Bhai sehr. Er sagte, dass seit der spirituellen Heilung 
durch euren Freund Shazia keinen Anfall mehr gehabt habe und 
sehr glücklich sei. Immer wenn wir uns danach trafen, sagte er, 
seine Tochter sei völlig gesund.

Dann sahen wir die Familie längere Zeit nicht mehr. Etwa zwei 
Jahre später kam er zu uns, um Medikamente gegen Erkältung und 
Husten zu holen. Wir fragten, warum wir ihn so lange nicht 
gesehen hätten, und er erklärte, dass sie weit weggezogen seien 
und es deshalb schwierig sei, zu kommen. Wir fragten nach Shazia, 
und er sagte: „Gott sei Dank, seit jenem Tag hat meine Tochter nie 
wieder einen Anfall gehabt.“



105

Hier haben wir nur über einen Fall spiritueller Heilung durch 
unseren Freund Iqbal Bhai geschrieben, aber in Wirklichkeit hat er 
vielen Menschen erfolgreich spirituelle Heilung gegeben und 
erstaunliche Ergebnisse erzielt, die selbst ihn oft überraschten.

***------------***

Fall des Milchmanns:

Einer meiner Schüler, Ghulam Nabi, erzählte, dass es in seiner 
Nachbarschaft einen Milchmann namens Hasan gibt, der 150.000 
Rupien ausgegeben hat, um Samda-Heilung bei Dr. Samad zu 
erlernen. Trotzdem litt Hasan lange Zeit unter starken 
Kopfschmerzen – weder Medizin noch Samda-Heilung brachten 
Linderung. Ghulam Nabi stellte sich als Anwender der Najmi 
Heilenergie (نجمی شفائی توانائی / Najmi Heilenergie) vor. Daraufhin 
lud Hasan ihn ein, seine Heilung zu demonstrieren. Ghulam Nabi 
führte zehn Minuten Najmi Heilenergie durch, und innerhalb dieser 
kurzen Zeit verschwanden Hasan’s Kopfschmerzen vollständig, 
was ihn sehr erstaunte.

***------------***



106

Schülermeinungen
Meinung von Muhammad Shehzad: 

Ich kenne den Doktor seit 2001. Damals eröffnete er gerade eine 
neue Klinik in unserer Nachbarschaft und ich war Schüler der 10. 
Klasse. Meine Mutter und meine jüngeren Geschwister gingen 
damals oft zum Doktor, um Medikamente zu holen, und ich 
begleitete meine Mutter häufig. In der Klinik sah ich immer ein 
Bild einer älteren Persönlichkeit mit dem Doktor. Eines Tages 
fragte ich ihn, wer diese Person auf dem Bild sei. Er antwortete, 
dass das sein spiritueller Lehrer sei. Ich sagte, dass unser religiöser 
Führer das Fotografieren als große Sünde betrachtet. Daraufhin 
sagte der Doktor: „Wenn du etwas über uns erfahren willst, dann 
setz dich sechs Monate zu uns, dann wird geschehen, was du 
willst.“ Das überraschte mich sehr. Ich sagte, dass ich ab morgen 
als Assistent in seiner Klinik arbeiten und von ihm lernen möchte.
Mit Erlaubnis meiner Eltern begann ich am nächsten Tag in der 
Klinik zu arbeiten. Nach ein paar Tagen sagte meine Mutter: 
„Wenn dein Doktor so ein großer spiritueller Mensch ist, warum 
heilt er dann nicht deine Augen und warum bist du so dünn und 
schwach? Frag ihn doch mal nach einem Mittel, um zuzunehmen.“ 
Ich bat den Doktor täglich darum. Zu dieser Zeit war meine Brille 
schon bei -3 Dioptrien und ich konnte nachts kaum Fahrrad fahren, 
ohne zu stürzen. Eines Tages, als ich wieder darauf bestand, dass 
meine Augen geheilt werden, sagte der Doktor genervt: „Geh und 
wirf deine Brille weg.“ Ich nahm sie sofort ab. Zuerst verstand ich 
das nicht, aber nach einiger Zeit merkte ich, dass meine Augen 
völlig in Ordnung waren. Freunde und Nachbarn waren erstaunt 
und fragten, wie ich so schnell meine dicke Brille losgeworden sei. 
In etwa drei Monaten verbesserte sich auch meine Gesundheit 
deutlich, was ebenfalls Verwunderung auslöste. In diesen sechs 
Monaten habe ich so viele Wunder gesehen, dass ich vieles gar 
nicht erzählen kann, weil es mir niemand glauben würde.



107

Damals kam einmal ein spiritueller Bruder des Doktors, Nadeem 
Ahmed, zu Besuch und sagte, dass sein Vater in Rente sei und er 
allein das Geld verdiene. Sein Vater sorgte sich um die Hochzeit 
seiner Schwester und wollte, dass zuerst die älteste Schwester 
heiratet. Der Doktor sagte: „In sechs Monaten wird deine 
Schwester verheiratet sein.“ Nadeem Ahmed war erstaunt, denn es 
gab weder einen Heiratsantrag noch eine Aussteuer. Trotzdem 
geschah alles wie vorhergesagt: Es fand sich ein Heiratsantrag, die 
Aussteuer wurde organisiert und innerhalb von sechs Monaten 
wurde die Schwester verheiratet. Danach kam Nadeem Ahmed 
glücklich in die Klinik, um dem Doktor zu danken.

***------------***

Eindrücke von Abid Qureshi:

Ich kenne Dr. Shahzad seit der Zeit, als ich als Mitglied des 
Pflegepersonals im North Care Hospital arbeitete. Am 25. 
Dezember 2007 übernahm Dr. Shahzad direkt vor meinen Augen 
als Resident Medical Officer die Leitung des Krankenhauses. 
Damals hielt ich Dr. Shahzad für einen ganz gewöhnlichen 
Menschen. Doch während meiner Schichten wurde ich immer 
wieder Zeuge, wie einige Notfallpatienten unter seiner Betreuung 
auf außergewöhnliche Weise gesund wurden, was mich tief 
erstaunte und beeindruckte.

Unter meinen Kollegen war Ghulam Nabi, der nicht nur ein 
Pflegekollege, sondern auch ein talentierter Dichter war. Er 
entwickelte eine enge Freundschaft mit Dr. Shahzad, vor allem, 
weil er großes Interesse an Dr. Shahzad’s Gesprächen über 
Spiritualität und Sufismus zeigte.



108

In jenen Tagen ging Ghulam Nabi zum Husaini Blood Bank, um 
Blut zu spenden. Nachdem ihm Blut abgenommen wurde, teilte das 
Personal ihm mit, dass er Hepatitis C im Blut habe und künftig 
kein Blut mehr spenden dürfe. Diese Nachricht war ein großer 
Schock für Ghulam Nabi, und er nahm sich das sehr zu Herzen. 
Etwa eine Woche später erzählte ich Dr. Shahzad von dieser 
Angelegenheit. Sobald ich es ihm sagte, wandte sich Dr. Shahzad 
sofort an Ghulam Nabi, der ihm in tiefer Traurigkeit alles 
ausführlich schilderte. Daraufhin verbot Dr. Shahzad ihm mit 
Nachdruck, die Hoffnung auf Allahs Barmherzigkeit zu verlieren.

Ein paar Tage später sagte Dr. Shahzad zu Ghulam Nabi: „Heute 
hätte ich Lust auf etwas Süßes.“ Ghulam Nabi antwortete sofort: 
„Wenn mein Hepatitis C verschwindet, gebe ich nicht nur Ihnen, 
sondern dem ganzen Krankenhaus Süßigkeiten aus.“ Dr. Shahzad 
lächelte und sagte: „In Ordnung.“

Drei oder vier Tage nach diesem Gespräch ging Ghulam Nabi 
erneut mit Dr. Shahzad zur Husaini Blood Bank, um seinen 
Blutbefund abzuholen. Als er den Befund erhielt, zeigte dieser, 
dass kein Hepatitis C mehr in seinem Blut nachweisbar war. 
Überglücklich verteilte Ghulam Nabi während der Nachtschicht 
Süßigkeiten im gesamten Krankenhaus. Auch dieses Ereignis hat 
mich sehr erstaunt.

Ich selbst war ebenfalls seit Langem Hepatitis-C-Patient. Ermutigt 
durch das, was ich gesehen hatte, bat ich Dr. Shahzad ebenfalls um 
Aufmerksamkeit für meinen Fall. Er riet mir, zunächst einen PCR-
Test im Aga Khan Hospital machen zu lassen. Als ich den Test 
machen ließ, zeigte das Ergebnis, dass die Krankheit sehr weit 
fortgeschritten war. Während einer unserer Teepausen auf der 
Arbeit saßen ich, Ghulam Nabi, Dr. Shahzad und der leitende Arzt 
Dr. Aslam zusammen. Ich zeigte Dr. Aslam meinen Befund, gab 



109

aber vor, es sei der Befund eines Freundes. Nachdem er ihn 
angeschaut hatte, sagte Dr. Aslam: „Sag deinem Freund, er solle 
sich einfach ins Bett legen, denn der Befund ist ziemlich schlecht.“ 
Diese Worte machten mich sehr enttäuscht und hoffnungslos.

Nachdem Dr. Aslam gegangen war, sagte Dr. Shahzad zu mir: 
„Abid, wirf diesen Befund in den Mülleimer. Hepatitis kann dir 
nichts anhaben.“ Wenige Tage später kündigte ich meinen Job im 
Krankenhaus. Von dem Tag an, an dem Dr. Shahzad diese Worte 
sagte, begann sich meine Gesundheit Tag für Tag zu verbessern. 
Innerhalb eines Jahres war ich so gesund, dass Dr. Shahzad mich 
kaum wiedererkannte, als wir uns trafen. Er sagte erstaunt: „Abid, 
du bist ja kaum wiederzuerkennen! Bist du wirklich derselbe 
Abid?“ Ich antwortete: „Doktor, das alles verdanke ich Ihrer Güte 
und Ihren Gebeten.“ Daraufhin erwiderte Dr. Shahzad bescheiden: 
„Hier geschieht alles durch Allahs Willen. Wir sind nur ein Mittel.“

Meine Familie stammt ursprünglich aus Kandiaro, Sindh, wo mein 
Vater und mein älterer, verheirateter Bruder wegen unseres alten 
Familienunternehmens leben. Ich wohne mit meiner Mutter und 
meinen jüngeren Geschwistern in Karachi. Unser Haus in Kandiaro 
ist ein altes Gebäude aus früheren Zeiten, das früher von Hindus 
bewohnt wurde. In diesem Haus gibt es auch einige übernatürliche 
Einflüsse oder Erscheinungen.

Eines Tages verschlechterte sich der Zustand der etwa vier Monate 
alten Tochter meines Bruders plötzlich sehr. Ihre Augen fixierten 
sich auf einen Punkt, und sie begann laut und unaufhörlich zu 
weinen. Niemand konnte sie beruhigen, und niemand wusste, was 
los war. Alle vermuteten, dass das Kind von einem übernatürlichen 
Einfluss betroffen sei. Der ganze Tag verging in Sorge und 
Verzweiflung. Schließlich rief ich um zehn Uhr abends Dr. 
Shahzad an und schilderte ihm die Situation. Dr. Shahzad sagte: 



110

„Wir werden uns gleich um sie kümmern. So Gott will, wird das 
Kind bald wieder gesund sein.“ Nicht lange danach erholte sich das 
Baby tatsächlich aus diesem Zustand und wurde wieder völlig 
normal.

Ein anderes Mal verschwand mein jüngerer Bruder Ehtesham, der 
damals etwa zwölf oder dreizehn Jahre alt war, plötzlich von zu 
Hause. Die ganze Nachbarschaft und Umgebung wurde abgesucht, 
aber es gab keine Spur von ihm. Bis zum Abend war die Sorge der 
Familie auf dem Höhepunkt. Als ich Ghulam Nabi um Rat fragte, 
schlug er vor, das Problem Dr. Shahzad zu schildern. Zuerst sprach 
Ghulam Nabi telefonisch mit Dr. Shahzad, dann tat ich es 
ebenfalls. Dr. Shahzad beruhigte uns und sagte: „Es gibt keinen 
Grund zur Sorge. Das Kind wird gleich nach Hause kommen.“ Und 
tatsächlich war mein jüngerer Bruder Ehtesham wenige 
Augenblicke später wieder zu Hause.

***------------***

Eindrücke von Ghulam Nabi 

Ich habe die besondere Erlaubnis, über Herrn Dr. Syed Shahzad Ali 
Najmi zu schreiben, direkt von ihm selbst erhalten – ein Privileg, 
das für mich jede weltliche Auszeichnung übertrifft. Dr. Najmi ist 
nicht nur ein äußerst aufrichtiger, hingebungsvoller und enger 
Freund von mir, sondern auch mein spiritueller Mentor. Ich 
erinnere mich noch lebhaft daran, wie ich einmal in einem Buch 
das Zitat von Rasheed Ahmad Siddiqui las: „Die Schönheit des 
Charakters ist allen anderen Schönheiten überlegen.“ Diese 
Aussage trifft zu einhundert Prozent auf Dr. Najmi’s Einfachheit 
und seine bescheidene, asketische Art zu.



111

Dr. Najmi ist, bei Gott, ein edler Syed aus beiden elterlichen 
Linien. Seine Eltern nannten ihn liebevoll „Najmi“. Schon von 
klein auf hatte er eine natürliche Neigung zur Spiritualität. Als er 
ungefähr zwölf Jahre alt war und in die sechste Klasse ging, wurde 
ein Hauslehrer namens Syed Azam Ali für ihn engagiert. Azam Ali 
war damals etwa sechzig oder fünfundsechzig Jahre alt – ein Mann 
mit einer deutlich asketischen und bescheidenen Ausstrahlung.

Dr. Najmi berichtet, dass immer, wenn Azam Ali zum Unterricht 
kam, eine einzigartige Atmosphäre von innerem und spirituellem 
Frieden über sie kam, die sich mit Worten kaum beschreiben lässt. 
Nach und nach erfuhren die Menschen, dass Azam Ali in Wahrheit 
eine große spirituelle Persönlichkeit war. Seine bemerkenswerteste 
Eigenschaft war, dass das, was er sagte, auch tatsächlich eintraf. 
Dr. Najmi sagt, dass Azam Ali sein allererster spiritueller Lehrer 
war, der ihn auch als seinen spirituellen Schüler akzeptierte und 
ihm verschiedene spirituelle Praktiken und Gebete (Wazaif) 
anvertraute.

Ihre Beziehung dauerte etwa zweieinhalb bis drei Jahre, danach 
zog Azam Ali mit seiner Familie an einen anderen Ort. Trotz aller 
ernsthaften Bemühungen von Dr. Najmi, ihn wiederzufinden, blieb 
dies erfolglos, was für ihn eine tiefe Enttäuschung war. Das 
Weggehen von Azam Ali hinterließ eine spürbare Lücke im Leben 
von Dr. Najmi.

Einige Zeit später stieß Dr. Najmi auf ein Exemplar des „Rohani 
Digest“, einer damals neu gestarteten spirituellen Zeitschrift, die 
unter der Leitung von Khwaja Shamsuddin Azeemi, dem 
Oberhaupt des Azeemia-Sufi-Ordens, herausgegeben wurde. Das 
Lesen dieser Zeitschrift brachte Dr. Najmi tiefen inneren Frieden, 
und die spirituelle Persönlichkeit von Khwaja Shamsuddin Azeemi 
nahm einen besonderen Platz in seinem Herzen ein. Schritt für 



112

Schritt begann Dr. Najmi, mit Khwaja Azeemi zu korrespondieren. 
Eines Tages erhielt er als Antwort auf einen Brief eine Einladung 
von Khwaja Azeemi zu einem persönlichen Treffen. So kam es, 
dass Dr. Najmi die Gelegenheit hatte, Khwaja Azeemi persönlich 
zu treffen. Danach begann er regelmäßig an den von Khwaja 
Azeemi geleiteten Meditationsversammlungen (Mehfil-e-
Muraqaba) teilzunehmen, die jeden Freitag stattfanden. Er begann 
auch mit der Meditation des „blauen Lichts“, von der er großen 
Nutzen hatte.

Schließlich entschied sich Dr. Najmi, offiziell in den Azeemia-
Orden einzutreten. Dafür stellte er am Freitag, dem 14. Oktober 
1988, einen formellen Antrag auf Initiation (Bay‘ah) bei Khwaja 
Azeemi, der diesen gnädig annahm. Nach seiner Initiation begann 
Dr. Najmi mit der Meditation des „Tasawwur-e-Sheikh“ 
(Vorstellung des spirituellen Meisters). Einige Tage später wurde 
ihm die Ehre zuteil, im Traum dem Oberhaupt des Azeemia-
Ordens, Hazrat Qalandar Baba Auliya, zu begegnen. Dies 
markierte den Beginn eines Stroms spiritueller Segnungen und 
einer Reihe von Begegnungen mit verschiedenen Heiligen und 
Freunden Gottes in Träumen, durch die solche Geheimnisse und 
Mysterien offenbart wurden, die der gewöhnliche menschliche 
Verstand kaum begreifen kann.

Nach einem von Spiritualität geprägten Leben – von der Kindheit 
bis heute – kam Dr. Najmi schließlich zu dem Schluss, dass in 
Wirklichkeit alles von Allah stammt; alles andere ist nur Annahme. 
Allah gebraucht, wen Er will, für welchen Zweck Er will, und was 
im Schicksal eines Menschen geschrieben steht, das wird ihm 
zuteil. Wenn Allah jemandem etwas schenken möchte, wird diese 
Person es ganz sicher erhalten.



113

Die Begegnung mit Dr. Shahzad Najmi war eine der größten 
Segnungen und Bereicherungen meines Lebens. Im Jahr 2007, als 
ich im North Care Hospital arbeitete und Dr. Najmi dort als 
Resident Medical Officer tätig war, erinnere ich mich, dass in jenen 
ersten Tagen die meisten Mitarbeiter seine gelehrten Gespräche 
nicht verstehen konnten. Viele machten sich, aus Unwissenheit, 
sogar über seine Worte lustig. Die wahre Bedeutung von Dr. 
Najmi’s Persönlichkeit wurde mir erst bewusst, als bei mir 
Hepatitis C diagnostiziert wurde. Doch dank seiner freundlichen 
Aufmerksamkeit und Gebete wurde ich auf wundersame Weise 
ohne jegliche medizinische Behandlung gesund.

Nach diesem Erlebnis begann ich, spirituelle Schulung bei ihm zu 
erhalten. Er vermittelte mir tiefgründiges Wissen, empfahl mir 
Bücher zum Lesen und leitete mich bei Meditationen an. Ich 
profitierte auf außergewöhnliche Weise von all diesen Praktiken 
und machte bemerkenswerte spirituelle Erfahrungen.

Kurz gesagt, die Zeit reicht nicht aus, um alles über seine 
Persönlichkeit zu sagen. Wenn ich jemals die Gelegenheit 
bekomme, werde ich in einer zukünftigen Schrift meine Gedanken 
und Erfahrungen über Dr. Najmi noch ausführlicher teilen.

***------------***



114

Referenzen / Quellenverzeichnis
Das menschliche Gehirn“

Al-Ghazālī, A.H.M. (o.J.). Iḥyāʾ ʿUlūm al-Dīn [Wiederbelebung der religiösen 
Wissenschaften]. Verschiedene Ausgaben.
Baron-Cohen, S. (2003). Der essentielle Unterschied: Männer, Frauen und das 
extreme männliche Gehirn. London: Penguin Books.
Davidson, R.J. & Begley, S. (2012). Das emotionale Leben deines Gehirns. New 
York: Penguin Group.
Goleman, D. (2006). Emotionale Intelligenz. New York: Bantam Books.
Murphy, M. (1992). Die Zukunft des Körpers: Erforschungen zur weiteren 
Evolution der menschlichen Natur. Los Angeles: Tarcher.
Ornstein, R. (1991). Die Evolution des Bewusstseins: Die Ursprünge unserer 
Denkweise. New York: Simon & Schuster.
Penfield, W. (1975). Das Geheimnis des Geistes: Eine kritische Untersuchung 
von Bewusstsein und menschlichem Gehirn. Princeton: Princeton University 
Press.
Saturday Evening Post. (1929, 27. Oktober). Vorstellungskraft ist wichtiger als 
Wissen, Interview mit Albert Einstein.
Siegel, D.J. (2012). Der entwickelnde Geist: Wie Beziehungen und das Gehirn 
uns formen. 2. Auflage. New York: Guilford Press.
Walsh, R. & Vaughan, F. (Hrsg.). (1993). Wege jenseits des Egos: Die 
transpersonale Vision. New York: Tarcher.
Koran 15:29 – „Als Ich ihn gestaltete und ihm von Meinem Geist einhauchte, 
fallt vor ihm nieder in Anbetung.“
Koran 95:4 – „Wahrlich, Wir erschufen den Menschen in bester Form.“

***------------***

„Einführung in die Reiki-Heilmethode“

Petter, F.A. (1998). Reiki Feuer: Neue Informationen über die Ursprünge der 
Reiki-Kraft. Twin Lakes: Lotus Press.
Rand, W.L. (2000). Reiki: Das Heilende Berühren – Handbuch für die erste und 
zweite Stufe. Southfield: Vision Publications.
Stein, D. (1995). Essential Reiki: Ein vollständiger Leitfaden für eine alte 
Heilkunst. Freedom, CA: Crossing Press.
Quest, H. (2013). Reiki: Das Vermächtnis von Dr. Usui. Southfield: Vision 
Publications.
Usui, M. (2003). Das Original Reiki-Handbuch von Dr. Mikao Usui. Übersetzt 
von F.A. Petter. Twin Lakes: Lotus Press.



115

Miles, P. (2006). Reiki: Ein umfassender Leitfaden. New York: TarcherPerigee.
Tsumura, H. (2007). Usui Reiki Ryoho: Eine historische Perspektive auf Usui 
Sensei und das Reiki-Heilsystem. Tokio: Reiki Society Publications.
McTaggart, L. (2007). Das Intentionsexperiment: Wie Sie mit Ihren Gedanken 
Ihr Leben und die Welt verändern können. New York: Free Press.
NIH – National Center for Complementary and Integrative Health (2021). Reiki: 
Was Sie wissen müssen. https://www.nccih.nih.gov/health/reiki.

***------------***

„Einführung in die Samda-Heilmethode“

Musafir, A.S. (o.J.). Samda Healing Energy: Eine spirituell-wissenschaftliche 
Methode. Lahore: Samda Institut für spirituelle Wissenschaften.
Najmi, S. A. (2023). Najmi Shifa'i Tawanai (Najmi Healing Energy) (2. 
Auflage). Al-Sehat Foundation (registriert). ISBN 978-969-23377-1-7.
Reiki.org (o.J.). Was ist Reiki? Das internationale Zentrum für Reiki-
Ausbildung. https://www.reiki.org/faqs/what-reiki
Yogananda, P. (1946). Autobiographie eines Yogi. Los Angeles: Self-Realization 
Fellowship.
Louchakova-Schwartz, O. (2013). „Spirituelle Heilung und ihre Integration in 
klinische Einrichtungen“, Journal of Transpersonal Psychology, 45(2), S. 150–
171.

***------------***

Erreichung und Nebenwirkungen der Najmi-Heilenergie“

Najmi, S. A. (2023). Najmi Shifa'i Tawanai (Najmi Healing Energy) (2. 
Auflage). Al-Sehat Foundation (registriert). ISBN 978-969-23377-1-7.
Ernst, C. W. (1997). Der Shambhala Leitfaden zum Sufismus. Boston: 
Shambhala Publications. (Behandelt spirituelle Übertragung und die Rolle der 
Lehrer-Schüler-Beziehung im Sufi-Lernen.)
Al-Ghazali, A. H. M. (1998). Die Nische des Lichts (Mishkat al-Anwar). 
Übersetzt von D. Buchman. Provo, UT: Brigham Young University Press. 
(Beschreibt die Metaphysik des Lichts, göttliche Erleuchtung und 
Wissensvermittlung.)
Burckhardt, T. (2008). Einführung in die Sufi-Lehre (4. Auflage). Bloomington: 
World Wisdom. (Erklärt Ilm-e-Husooli und Ilm-e-Huzoori in der Sufi-
Metaphysik.)
Rand, W. L. (2000). Reiki: Das heilende Berühren. Southfield, MI: Vision 
Publications. (Bietet Hintergrundinformationen zu Reiki-Energiesystemen und 
Einstimmungen, nützlich zum Vergleich.)



116

Khan, M. A. (2010). Sufismus und Heilung: Eine theologische, mystische und 
psychologische Analyse. Lahore: Ferozsons Publishers. (Beschreibt auf 
Sufismus basierende Heiltraditionen, spirituelle Energien und Unterschiede zu 
okkulten Praktiken.)
Koran. (o.J.). Sure Al-Baqarah (2:102), Sure Ta Ha (20:69). (Erklärt die 
islamische Haltung zu schwarzer Magie und unterscheidet göttliches von 
dämonischem Wissen.)
Musnad Ahmad. (o.J.). Hadith über Magie. (Wird in Bezug auf die strenge 
Warnung vor auch geringfügigem Lernen oder Ausüben von Magie zitiert.)
Sheikh, I. A. (2003). Islamische spirituelle Heilung: Ein praktischer Leitfaden. 
Karachi: Darul-Ishaat. (Detailliert die Klassifikation von Rahmani vs. Shaitani 
Wissen und deren Bedeutung für die Heilung.)
Ullman, D., & Reichenberg-Ullman, J. (2007). Der Patientenleitfaden zur 
Homöopathie. Edmonds, WA: Homeopathic Educational Services. (Vergleicht 
Nebenwirkungen in der Homöopathie und Schulmedizin.)
Benson, H. (1975). Die Entspannungsreaktion. New York: HarperCollins. 
(Erklärt physiologische Vorteile spiritueller und meditativer Praktiken ohne 
Nebenwirkungen.)

***------------***

„Erste Ebene (Nasooti-Ebene) der Najmi-Heilenergie“

Najmi, S. A. (2023). Najmi Shifa'i Tawanai (Najmi Healing Energy) (2. Aufl.). 
Al-Sehat Foundation (eingetragen). ISBN 978-969-23377-1-7. (Ursprüngliche 
Quelle der vorgestellten Konzepte.)
Azimi, K. S. (1999). Rang-o-Noor Se Ilaaj [Heilung mit Farbe und Licht] 
(Urdu). Karachi: Roohani Digest Publications. (Beschreibt Heilung durch Farbe, 
Licht, Aura und Jism-e-Misali innerhalb der Sufi-Tradition.)
Burckhardt, T. (2008). Einführung in die Sufi-Lehre (4. Aufl.). Bloomington: 
World Wisdom. (Beschreibt metaphysische Ebenen im Sufismus wie Nasoot und 
Jism-e-Misali.)
Ernst, C. W. (1997). Der Shambhala-Leitfaden zum Sufismus. Boston: 
Shambhala Publications. (Bietet Kontext zur islamischen Mystik und den 
Schichten spiritueller Welten.)
Bohm, D. (1980). Ganzheit und der implicate Ordnung. London: Routledge. 
(Beschreibt das Universum als System von Energiefeldern und Illusionen, im 
Einklang mit den spirituellen Sichtweisen des Sufismus.)
Becker, R. O., & Selden, G. (1998). Der elektrische Körper: Elektromagnetismus 
und die Grundlage des Lebens. New York: Harper Perennial. (Erforscht, wie der 



117

menschliche Körper elektromagnetische Energie erzeugt, relevant für 
Heilenergietheorien.)
Sheldrake, R. (2013). Die Wissenschafts-Illusion: Befreiung des Geistes der 
Forschung. London: Coronet. (Kritisiert Materialismus und unterstützt die 
Existenz nichtmaterieller Kräfte in Heilung und Bewusstsein.)
Tiller, W. A. (1997). Wissenschaft und menschliche Transformation: 
Feinstoffliche Energien, Intentionalität und Bewusstsein. Walnut Creek, CA: 
Pavior Publishing. (Behandelt wissenschaftliche Perspektiven zu Aura, 
Energiefeldern und Heilungsabsichten.)
Leadbeater, C. W. (1902). Die verborgene Seite der Dinge. London: 
Theosophical Publishing Society. (Untersucht Aura, Energiekörper und Heilung 
aus metaphysischer Sicht.)
Chopra, D. (2001). Quantum Healing: Die Erforschung der Grenzen der Geist-
Körper-Medizin. New York: Bantam Books. (Verbindet Wissenschaft und 
Spiritualität in der Heilung und bestätigt die Bedeutung von Energie und 
göttlicher Verbindung.)
Qur'an. (o.J.). Sure Ash-Shu’ara (26:80): „Und wenn ich krank bin, so ist Er 
(Allah), der mich heilt.“ (Unterstützt den theologischen Glauben, dass alle 
Heilung von Allah kommt, nicht nur von Medikamenten.)
Khan, M. A. (2010). Sufismus und Heilung: Eine theologische, mystische und 
psychologische Analyse. Lahore: Ferozsons Publishers. (Verbindet islamische 
Theologie mit Heilmethoden, die in der Mystik verwurzelt sind.)

***------------***

Franz Anton Mesmer und Hypnose

Crabtree, A. (1993). Von Mesmer zu Freud: Magnetischer Schlaf und die 
Wurzeln der psychologischen Heilung. Yale University Press.
Pattie, F. A. (1994). Mesmer und der Tierische Magnetismus: Ein Kapitel aus der 
Medizingeschichte. Hamilton Press.
Ellenberger, H. F. (1970). Die Entdeckung des Unbewussten: Geschichte und 
Entwicklung der dynamischen Psychiatrie. Basic Books.
Braid, J. (1843). Neurypnology: Oder die Rationalität des Nervenschlafes in 
Beziehung zum Tierischen Magnetismus. London: John Churchill.

***------------***

Kirlian-Fotografie

Kirlian, S. D. & Kirlian, V. (1958). „Fotografie der Hochfrequenz-
Elektroentladung“. Journal of Scientific and Applied Photography, UdSSR.



118

Krippner, S. & Rubin, D. (1973). Galaxien des Lebens: Die menschliche Aura in 
Akupunktur und Kirlian-Fotografie. Gordon and Breach.
Moss, T. (1974). Der elektrische Körper. E.P. Dutton.
Korotkov, K. G. (2002). Menschliches Energiefeld: Studie mit GDV-
Bioelektrographie. Backbone Publishing.

***------------***

Die vier fundamentalen Kräfte des Universums
Hawking, S. (1988). Eine kurze Geschichte der Zeit. Bantam Books.
Feynman, R. P. (1985). QED: Die seltsame Theorie des Lichts und der Materie. 
Princeton University Press.
Lederman, L., & Hill, C. T. (2004). Symmetrie und das schöne Universum. 
Prometheus Books.
Weinberg, S. (1993). Die ersten drei Minuten: Ein moderner Blick auf den 
Ursprung des Universums. Basic Books.
Salam, A. (1979). Nobelvortrag: „Eichvereinigung der fundamentalen Kräfte“. 
NobelPrize.org.
Elektroschwache Vereinheitlichung (Abdus Salam und Steven Weinberg)
Salam, A. (1980). Vereinigung der fundamentalen Kräfte. Cambridge University 
Press.
Weinberg, S. (1967). „Ein Modell der Leptonen“. Physical Review Letters, 
19(21), 1264–1266.
Glashow, S. L. (1961). „Partielle Symmetrien der schwachen 
Wechselwirkungen“. Nuclear Physics, 22(4), 579–588.
Nobelpreis für Physik (1979): 
https://www.nobelprize.org/prizes/physics/1979/salam/facts/

Sufi-Konzepte und Esoterisches Wissen
Nasr, S. H. (1987). Wissenschaft und Zivilisation im Islam. Harvard University 
Press.
Schimmel, A. (1975). Mystische Dimensionen des Islam. University of North 
Carolina Press.
Chittick, W. C. (1989). Der Sufi-Weg des Wissens: Ibn al-‘Arabis Metaphysik 
der Imagination. SUNY Press.
Lings, M. (1983). Muhammad: Sein Leben basierend auf den frühesten Quellen. 
Islamic Texts Society.

Weitere Referenzen:
Al-Qur’an, Sure Az-Zumar, 39:42. Der Heilige Koran.

https://www.nobelprize.org/prizes/physics/1979/salam/facts/


119

Najmi, S.S.A., 2023. Najmi Shifa'i Tawanai (Najmi Heilenergie). 2. Aufl. Al-
Sehat Foundation (registriert). ISBN 978-969-23377-1-7. Verfügbar unter: 
https://www.najmihealingenergy.com
Chittick, W.C., 1989. Der Sufi-Weg des Wissens: Ibn al-‘Arabis Metaphysik der 
Imagination. Albany: State University of New York Press.
Lings, M., 2004. Was ist Sufismus? 2. Aufl. Cambridge: Islamic Texts Society.
Guénon, R., 2004. Die mehrfachen Zustände des Seins. Hillsdale, NY: Sophia 
Perennis.
Nasr, S.H., 1993. Die Notwendigkeit einer heiligen Wissenschaft. Albany: State 
University of New York Press.
Heisenberg, W., 1958. Physik und Philosophie: Die Revolution in der modernen 
Wissenschaft. London: George Allen & Unwin.
Bohm, D., 1980. Ganzheit und die implizite Ordnung. London: Routledge & 
Kegan Paul.
Jung, C.G., 1964. Der Mensch und seine Symbole. New York: Doubleday.
Krippner, S. & Combs, A., 2002. Die Bereiche der Heilung. 3. Aufl. 
Charlottesville: Hampton Roads Publishing.
Moody, R.A., 1975. Leben nach dem Leben. New York: Bantam Books.
Fenwick, P. & Fenwick, E., 1995. Die Wahrheit im Licht: Eine Untersuchung 
von über 300 Nahtoderfahrungen. London: Hodder & Stoughton.

Heilmethode – Stufe 1
und Zweite Stufe (Malakooti-Stufe der Najmi Heilenergie)
Najmi, S. A. (2023). Najmi Shifa'i Tawanai (Najmi Heilenergie) (2. Aufl.). Al-
Sehat Foundation (registriert). ISBN 978-969-23377-1-7.
Khan, I. (2008). Sufi-Kosmologie und Heilung: Eine spirituelle Sicht des 
Universums. Karachi: Ilm-o-Irfan Publishers.
Chittick, W. C. (1989). Der Sufi-Weg des Wissens: Ibn al-‘Arabis Metaphysik 
der Imagination. Albany: State University of New York Press.
Koran (o.D.). Sure Az-Zumar, 39:42. Verfügbar unter: https://quran.com/39/42 
[Zugriff am 28. Juni 2025].
Nasr, S. H. (2006). Wissenschaft und Zivilisation im Islam. Harvard University 
Press.
Rauf, M. (1994). Das erleuchtete Gebet: Das Fünfmalgebet der Sufis. New York: 
HarperOne.
Ahmed, A. (1992). Islam entdecken: Verständnis muslimischer Geschichte und 
Gesellschaft. London: Routledge.
Moodley, R. und West, W. (2005). Integration traditioneller Heilmethoden in 
Beratung und Psychotherapie. Thousand Oaks: SAGE Publications.



120

Zohar, D. und Marshall, I. (2000). SQ: Spirituelle Intelligenz, die ultimative 
Intelligenz. London: Bloomsbury Publishing.

Verfahren der Zweiten Stufe (Malakooti)
Dritte Stufe (Jabrooti / Nasooti / Lichtbasierte Heilung)
Najmi, S. A. (2023). Najmi Shifa'i Tawanai (Najmi Heilenergie) (2. Aufl.). Al-
Sehat Foundation (registriert). ISBN 978-969-23377-1-7.
Chittick, W. C. (1989). Der Sufi-Weg des Wissens: Ibn al-‘Arabis Metaphysik 
der Imagination. Albany: State University of New York Press.
Koran (o.D.). Sure Al-Jinn, 72:1–15. Verfügbar unter: https://quran.com/72 
[Zugriff am 28. Juni 2025].
Koran (o.D.). Sure Al-Hijr, 15:27. Verfügbar unter: https://quran.com/15/27 
[Zugriff am 28. Juni 2025].
Koran (o.D.). Sure An-Nur, 24:35. Verfügbar unter: https://quran.com/24/35 
[Zugriff am 28. Juni 2025].
Ahmed, L. (2012). Dschinn und menschliche Krankheiten: Heilmittel im Licht 
des Qur’aan und der Sunnah. Riad: Darussalam.
Al-Ashqar, U. S. (2003). Die Welt der Dschinn und Teufel. Riad: International 
Islamic Publishing House.
Khan, I. (2008). Sufi-Kosmologie und Heilung: Eine spirituelle Sicht des 
Universums. Karachi: Ilm-o-Irfan Publishers.
Nasr, S. H. (2006). Wissenschaft und Zivilisation im Islam. Harvard University 
Press.
Rauf, M. (1994). Das erleuchtete Gebet: Das Fünfmalgebet der Sufis. New York: 
HarperOne.

Die Realität der Dschinn

Hinweis: Referenzen 3–5 stammen aus dem Koran und bestätigen die 
metaphysische Existenz von Dschinn, Licht (Noor) und verborgenen Welten.
Referenzen 6–7 stammen von islamischen Gelehrten, die Heilpraktiken mit 
Dschinn, dem bösen Blick und Ruqyah zusammengestellt haben.
Referenzen 2, 8–10 unterstützen die Sufi-Kosmologie der Hierarchie Lahoot-
Malakoot-Jabroot-Nasoot sowie die spirituelle lichtbasierte Heilung.
Das Buch von Dr. Shahzad (Ref 1) bleibt die Hauptquelle.

Koran (o.D.) Sure An-Naml 27:17.
Koran (o.D.) Sure Al-Baqarah 2:275.



121

Koran (o.D.) Sure Ar-Rahman 55:14–15.
Koran (o.D.) Sure Al-A’raf 7:12,179.
Koran (o.D.) Sure Al-Kahf 18:50.
Koran (o.D.) Sure Al-Hijr 15:13–15.
Ibn Majah (o.D.) Sunan Ibn Majah, Buch der Medizin, Hadith 3548. Verfügbar 
unter: https://sunnah.com/ibnmajah/31/113 (Zugriff: 28. Juni 2025).
Abu Ya’la (o.D.) Musnad Abu Ya’la, Hadith 4917.
Ibn Taymiyyah (o.D.) Majmu’ al-Fatawa, Bd. 19, S.12. Riad: Dar Al-Wafa.
Panipati, Q.S. (o.D.) Tafsir Mazhari, Bd.1, S.392. Delhi: Nawal Kishore Press.
Al-Ash’ari, A.H. (o.D.) Maqalat al-Islamiyyin. Kairo: Maktabat al-Khanji.
Singer, I. et al. (Hrsg.) (1901–1906) The Jewish Encyclopedia, Bd.11. New 
York: Funk and Wagnalls. Verfügbar unter: 
https://jewishencyclopedia.com/articles/13775-solomon (Zugriff: 28. Juni 2025).
Lebling, R. (2010) Legenden der Feuergeister: Dschinn und Genies von Arabien 
bis Sansibar. London: I.B. Tauris.
Gheorghiu, C.V. (1950) Die 25. Stunde. New York: Knopf.
Parwez, G.A. (o.D.) Adam und Iblis. Lahore: Tolu-e-Islam Trust.
Mansoori, S. (o.D.) Ja, ich bin ein Dschinn. [Selbstveröffentlicht].
Hippokrates (ca. 400 v.Chr.) Über die heilige Krankheit. In: Hippokratische 
Schriften. London: Penguin Classics, 1983.
YouTube (2019) Wadi Al Jinn – Mysteriöses Tal in Saudi-Arabien, in dem Autos 
ohne Fahrer fahren. Verfügbar unter: https://www.youtube.com/watch?
v=AkdMWeW3VOM (Zugriff: 28. Juni 2025).
Live Science (2007) Gravity Hills: Optische Täuschungen oder magnetische 
Kräfte? Verfügbar unter: https://www.livescience.com/ (Zugriff: 28. Juni 2025).
Shah, I. (1971) Die Sufis. New York: Anchor Books.
Nasr, S.H. (1978) Islamische kosmologische Lehren. London: Thames & 
Hudson.

Arbeitsmethode der 3. und 4. Ebene – Literaturverzeichnis
Der Qur’an (o.J.). Sure Fatir, 35:1. Verfügbar unter: https://quran.com/35/1 
[Zugriff am 28. Juni 2025].
Der Qur’an (o.J.). Sure An-Naml, 27:38–40. Verfügbar unter: 
https://quran.com/27/38-40 [Zugriff am 28. Juni 2025].
Nasr, S. H. (1978). Islamische kosmologische Lehren. London: Thames & 
Hudson.
Shah, I. (1971). Die Sufis. New York: Anchor Books.
Chittick, W. C. (1989). Der sufische Pfad des Wissens: Ibn al-Arabis Metaphysik 
der Imagination. Albany: SUNY Press.



122

Burckhardt, T. (1967). Einführung in die sufische Lehre. Lahore: Suhail 
Academy.
Berlitz, C. (1974). Das Bermuda-Dreieck. New York: Doubleday.
Gaddis, V. (1964). „Das tödliche Bermuda-Dreieck“, Argosy, Februar.
Columbus, C. (1492). Tagebuch der ersten Reise von Columbus. Übersetzte 
Auszüge verfügbar unter: https://sourcebooks.fordham.edu/mod/columbus.asp 
[Zugriff am 28. Juni 2025].
Der Qur’an (o.J.). Sure Taha, 20:103-104. Verfügbar unter: 
https://quran.com/20/103-104 [Zugriff am 28. Juni 2025].
Ernst, C. W. (1997). Der Shambhala Führer zum Sufismus. Boston: Shambhala 
Publications.
Ghousia, T. (o.J.). Tazkira Ghousia. Verschiedene Urdu-Ausgaben.

Najmi, S. A. (2023). Najmi Shifa'i Tawanai (Najmi Heilenergie) (2. Aufl.). Al-
Sehat Foundation (registriert). ISBN 978-969-23377-1-7.

Einstein, A. (1905). „Zur Elektrodynamik bewegter Körper“, Annalen der 
Physik, 17, S. 891–921. Verfügbar unter: 
https://www.fourmilab.ch/etexts/einstein/specrel/specrel.pdf [Zugriff am 28. Juni 
2025].

Einstein, A. (1916). Relativitätstheorie: Die spezielle und die allgemeine 
Theorie. Übersetzt von R. W. Lawson. New York: Henry Holt. Verfügbar unter: 
https://www.gutenberg.org/ebooks/5001 [Zugriff am 28. Juni 2025].

Hawking, S. (1988). Eine kurze Geschichte der Zeit. New York: Bantam Books.

***------------***



123

Haftungsausschluss

Die in diesem Buch enthaltenen Informationen dienen ausschließlich zu 
Bildungs- und Informationszwecken. Sie stellen keinen Ersatz für professionelle 
medizinische Beratung, Diagnose oder Behandlung dar. Suchen Sie bei 
gesundheitlichen Beschwerden oder Fragen zu einem medizinischen Zustand, 
einer psychischen Erkrankung oder einer Behandlung stets den Rat Ihres Arztes, 
eines qualifizierten Gesundheitsdienstleisters oder eines zertifizierten 
Therapeuten ein, bevor Sie ein neues Gesundheitsprogramm beginnen.

Der Autor und der Verlag übernehmen keine Garantie dafür, dass die 
beschriebenen Heilmethoden, spirituellen Praktiken oder metaphysischen 
Konzepte bei jeder Person bestimmte Ergebnisse erzielen. Die Wirkung von 
Energieheilung, Meditation oder spirituellen Praktiken kann je nach 
persönlichen Faktoren, Glaubenssystemen und gesundheitlichen 
Voraussetzungen unterschiedlich sein.

Der Autor und der Verlag lehnen ausdrücklich jegliche Haftung für negative 
Auswirkungen, Verluste, Schäden oder Verletzungen ab, die direkt oder indirekt 
durch die Nutzung oder Anwendung der in diesem Buch enthaltenen Inhalte 
verursacht wurden oder angeblich verursacht wurden. Die Nutzung der 
bereitgestellten Informationen erfolgt auf eigenes Risiko des Lesers.

Alle religiösen, spirituellen und metaphysischen Konzepte in diesem Buch 
basieren auf traditionellen Quellen, persönlichen Erfahrungen und zitierten 
Forschungen. Die Leserinnen und Leser werden ermutigt, ihre eigene Recherche 
durchzuführen und sich bei Unklarheiten an Fachleute oder Gelehrte der 
jeweiligen Disziplin zu wenden.

Zitate aus dem Quran, Hadithen und islamischen Lehren dienen dem besseren 
Verständnis im Kontext und stellen keine religiösen Urteile (Fatwas) dar. Für 
verbindliche religiöse Auskünfte sollten Leserinnen und Leser qualifizierte 
religiöse Gelehrte konsultieren.

Die Erwähnung bestimmter Produkte, Dienstleistungen, Behandlungen oder 
Organisationen stellt keine Empfehlung durch den Autor oder Verlag dar. Alle 
Marken und eingetragenen Warenzeichen, die in diesem Buch erscheinen, sind 
Eigentum der jeweiligen Inhaber.

Mit dem Lesen dieses Buches bestätigen Sie, dass Sie diesen Haftungsausschluss 
gelesen, verstanden und akzeptiert haben.



124

Autorinformation
Dr. Syed Shahzad Ali Najmi

Kurze Lebensgeschichte von Dr. Syed Shahzad Ali Najmi (Autor, 
Gründer & angeborener Sufi)

Syed Shahzad Ali Najmi ist ein pakistanischer Sufi. Er wurde am 
21. Mai 1964 (09. Muharram 1384 Hidschri) in Karachi, Pakistan, 
geboren. Er ist Gründer des Khizria Sufi-Ordens und Schöpfer des 
Najmi Healing Energy Systems.

Familienhintergrund:

Dr. Syed Shahzad Ali Najmi ist ein „Najeeb-ul-Tarfain Syed“. Ein 
Najeeb-ul-Tarfain Syed ist jemand, dessen Mutter und Vater beide 
Syed sind.

Dr. Syed Shahzad Ali Najmis Vater, Syed Jawwad Ali, war ein 
Nachfahre von Hazrat Husayn ibn Ali (Imam Husayn). Imam 
Husayn war der jüngere Sohn von Hazrat Ali und Hazrat Fatimah. 
Hazrat Ali war sowohl Cousin als auch Schwiegersohn des 
Heiligen Propheten Hazrat Muhammad (Friede sei mit ihm), und 
Hazrat Fatima war die geliebte Tochter des Heiligen Propheten 
Hazrat Muhammad (Friede sei mit ihm).

Die Mutter von Dr. Syed Shahzad Ali Najmi war Sayyida, Tochter 
von Syed Abdullah, einem Nachfahren von Hazrat Hasan ibn Ali, 
dem ältesten Sohn von Hazrat Ali und Hazrat Fatima. Somit ist 
Najmi sowohl ein Hasani- als auch ein Husayni-Syed.

Frühe Kindheit und Bildung:

Dr. Syed Shahzad Ali Najmi erhielt seine Grundschulbildung an 
der Government Muslim School Federal „B“ Area, Karachi. Er 
bestand das Mathe-Abschlusszeugnis (Matric) im Jahr 1982 an der 



125

Government Boys Standard Secondary School, North Karachi, und 
absolvierte 1985 die Zwischenprüfung (Intermediate) beim Board 
of Intermediate Education Karachi.

Ausbildung und Karriere:

Najmi erwarb 1997 sein Diplom DHMS am Jinnah Homeopathic 
Medical College in Karachi und 1998 den Abschluss M.D. 
(alternative Medizin) an der International University in Sri Lanka.

Im Jahr 2000 gründete Najmi eine Wohltätigkeitsklinik namens 
„Al-Sehat Foundation“ in North Karachi, wo Menschen nur 
geringe Gebühren zahlten, insbesondere Waisenkinder und Witwen 
erhielten kostenlose Medikamente. 2007 trat Najmi in das North 
Care Hospital als RMO ein, wo er bis 2010 arbeitete.

Anfang von Najmi Healing Energy

Im Jahr 2001, als Najmis Klinik in North Karachi noch neu war, 
erzählte ihm ein Freund namens Herr Shahid Sheikh, dass er Reiki-
Meister sei und Menschen mit Reiki heilte. Najmi wusste zu dieser 
Zeit noch nicht viel über Reiki. Herr Shahid Sheikh begann, Reiki-
Behandlungen in Najmis Klinik anzubieten.

Najmi beobachtete die Reiki-Behandlung, was sein Interesse 
steigerte, und er begann, seine spirituellen Fähigkeiten bei der 
Behandlung eines Patienten einzusetzen, der auf außergewöhnliche 
Weise geheilt wurde, was Najmi sehr überraschte. Daraufhin 
begann Najmi, auch andere Patienten mit seinen spirituellen 
Fähigkeiten zu heilen, mit bemerkenswerten Ergebnissen.

Damals kam ein Freund von Najmi, Herr Iqbal, täglich in die 
Klinik, um ihn zu treffen. Als er von dieser neuen Energieheilung 
erfuhr, zeigte er großes Interesse, diese spirituelle Heilweise zu 
erlernen. Najmi ließ Herrn Iqbal meditieren und meditierte auch 



126

selbst vor ihm, wodurch er Herrn Iqbal diese heilenden spirituellen 
Fähigkeiten übertrug. Herr Iqbal nutzte diese spirituelle Methode 
an Menschen und erzielte erstaunliche Ergebnisse, die er Herrn 
Shahid Sheikh mitteilte. Dieser war überrascht und sagte, dass dies 
mit Reiki nicht möglich sei; dies sei eine andere Heilenergie. 
Seitdem wurde diese Methode zur Heilung von Najmi und seinen 
von ihm eingestimmten Freunden angewandt. Im Juli 2013 
veröffentlichte Najmi auf Bitte seiner Freunde das Buch „Najmi 
Healing Energy“ über die Al-Sehat Foundation (Reg.).

Spirituelle Ausbildung:

Dr. Syed Shahzad Ali Najmi ist ein angeborener Sufi und deshalb 
seit seiner Kindheit zur Spiritualität hingezogen. Najmi erhielt 
Privatunterricht von Syed Azam Ali zu Hause. Syed Azam Ali war 
sein Nachbar und ein Sufi-Heiliger. Es wurde oft beobachtet, dass, 
wenn Syed Azam Ali etwas sagte, diese Dinge genau so geschahen. 
Syed Azam Ali wurde nach und nach Najmis bester Freund, und 
die Freundschaft mit ihm verstärkte Najmis Durst nach 
Spiritualität.

Syed Azam Ali berichtete von seiner täglichen Routine: Er schlief 
nur wenige Stunden und rezitierte nach dem Isha-Gebet eine 
bestimmte Anzahl des Namens Allahs in einer Sitzung. Einmal 
fragte Najmi Syed Azam Ali, ob er den Heiligen Propheten 
Muhammad (Friede sei mit ihm) jemals in seinen Träumen gesehen 
habe. Syed Azam Ali antwortete: „Ja.“ Najmi fragte weiter, wie er 
sich dabei gefühlt habe. Syed Azam Ali sagte: „Ich hatte Angst.“ 
Najmi fragte: „Was wird mit mir geschehen, wenn ich den Heiligen 
Propheten (Friede sei mit ihm) in meinem Traum sehe? Werde ich 
auch Angst haben?“ Syed Azam Ali antwortete mit großer 
Mitgefühl: „Bei mir ist es anders, aber du wirst keine Angst haben, 
wenn du den Heiligen Propheten (Friede sei mit ihm) siehst.“

Syed Azam Ali unterrichtete Najmi drei Jahre lang, bevor er mit 
seiner Familie wegzog und Najmi ihn nicht mehr finden konnte. 



127

Als Najmi 1981 in der 9. Klasse war, träumte er vom Heiligen 
Propheten (Friede sei mit ihm). Najmi sah, dass es Tag war und er 
sich in einer Wüste befand. Beim Gehen begegnete er einigen 
Leuten in arabischer Kleidung mit Pferden auf seinem Weg. Als er 
zu ihnen kam, war einer von ihnen etwa fünfzig Jahre alt, trug 
arabische Kleidung und einen Ledergürtel mit einem Schwert in 
der Mitte seiner Taille. Seine Augen waren dunkel und glänzend, 
und er hatte ein schönes Lächeln auf seinem hellen Gesicht. Najmi 
stand ihm gegenüber, verstand aber nichts. Der Mann fragte Najmi, 
warum er überrascht sei, und sagte: „Ich bin der Bote Allahs, 
erkennst du mich nicht?“ Dann wachte Najmi aus seinem Traum 
auf und dachte über diesen Traum nach. Am Morgen erzählte er 
seiner Mutter davon. Diese war sehr glücklich und riet ihm, den 
Traum seinem Großvater zu erzählen. Sein Großvater sagte, dass 
Najmi den Segen Allahs habe, und es eine große Ehre sei, vom 
Heiligen Propheten (Friede sei mit ihm) zu träumen.

1981 entdeckte Najmi die monatliche spirituelle Zeitschrift 
„Roohani Digest“, herausgegeben von Khawaja Shamsuddin 
Azeemi, dem Leiter des Azeemi Sufi-Ordens. Najmi fühlte sich 
beim Lesen des Roohani Digest sehr entspannt, wurde bald 
regelmäßiger Leser und nahm Kontakt zu Khawaja Shams Uddin 
Azeemi per Brief auf, um mehr spirituelles Wissen zu erlangen. Er 
begann Meditationen unter der Anleitung von Khawaja Shams 
Uddin Azeemi, die seine spirituellen Fähigkeiten steigerten. Am 
14. Oktober 1988 nahm Khawaja Shams Uddin Azeemi ihn in den 
Azeemi Sufi-Orden auf.

Nach der Verpflichtung begann Najmi, über das Konzept des 
Scheichs namens „Tasawur-e-Shaikh“ zu meditieren, und einige 
Tage später hatte er die Gelegenheit, den Gründer des Azeemi Sufi-
Ordens „Qalandar Baba Aulia“ und andere Aulias in seinen 
Träumen zu treffen. Durch die Gnade Allahs wurde Najmi mit 
einer unendlichen Reihe solcher spirituellen Erfahrungen gesegnet, 
die für den gewöhnlichen Menschen schwer nachvollziehbar sind.



128

Ein abschließender Gedanke

Das Leben ist nicht nur eine Reise des Körpers, sondern vor allem 
eine Reise der Seele. In jedem Schmerz verbirgt sich ein tiefer 
Sinn, in jeder Dunkelheit ein verborgenes Licht. Die Najmi-
Heilenergie lehrt uns, dass Heilung weit mehr ist als nur die 

Beseitigung von Krankheit – sie ist das Erwachen deines wahren 
Selbst, die Ausrichtung deines Wesens auf die göttliche Ordnung 
und die Erkenntnis, dass du niemals allein bist, denn Gottes Licht 

strömt in dir.

Wenn du diesen Weg beschreitest, erinnere dich daran: Dein Zweck 
ist größer als bloßes Überleben; du bist berufen zu dienen, zu 

heilen und diese Welt mit dem Licht zu erleuchten, das dir 
verliehen wurde.

Möge die Najmi-Heilenergie dich stärken, heilen, schützen und 
emporsteigen lassen zum höchsten Frieden, der Ursprung deiner 

Seele.

Möge das göttliche Licht dein Herz erhellen, deine Leiden lindern 
und dich zur ultimativen Wahrheit und zum vollkommenen Frieden 

führen. Bedenke: Heilung kommt allein von Allah; wir sind nur 
Werkzeuge seiner Barmherzigkeit.

***------------***



129


	Wunderbares Heilenergiesystem für die gesamte Menschheit
	Najmi Heilenergie
	Verfasst von Dr. Syed Shahzad Ali Najmi
	Bearbeitet und übersetzt von
	Patricia Rausch & Wajahat AL-Khizri

	Najmi Heilenergie

	Verlag
	Urheberrecht
	Rechtlicher Hinweis
	Haftungsausschluss
	Wichtige Mitteilung an die Welt:
	Warnung:
	Rechtlicher Hinweis:
	Kontakt zur Verifizierung:


	Ein Wort von den Übersetzern
	وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِين
	Widmung
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	Vorwort
	Der Menschliche Geist
	Bewusstsein:
	Unbewusstes:
	Unterbewusstsein:
	Gehirn:
	Geist:
	Die Drei Teile des Geistes nach Psychologen:

	Einführung
	Einführung in die Reiki-Heilmethode
	Einführung in die Samda-Heilmethode
	Wie funktioniert die Najmi-Energie?
	Erlangen der Najmi-Heilenergie
	Kann diese Fähigkeit verloren gehen?
	Nebenwirkungen der Najmi-Heilenergie
	Erstes Level: Das Nasooti-Level der Najmi-Heilenergie
	Franz Anton Mesmer (1734–1815)
	Die Erfindung der Kirlian-Fotografie
	Die vier fundamentalen Kräfte des Universums
	1. Gravitationskraft (Mechanische Kraft)
	2. Elektromagnetische Kraft
	3. Kernkraft (Starke Kernkraft)
	4. Schwache Kernkraft

	Eidliche Verschwiegenheitserklärung
	Behandlungsmethode – Stufe 1
	Die Behandlungsmethode mit Najmi-Heilenergie der Stufe 1 funktioniert wie folgt:

	Zweite Stufe (2. Grad)
	Malakooti Level

	Vorgehensweise des zweiten Levels:
	Drittes Level(3th Level)
	Jabarooti Level
	Najmi Parfüm – Mit heilender Najmi-Energie aufgeladen. Für Wohlbefinden und Schutz vor negativer Energie.


	Die Realität der Dschinn
	Funktionsweise der dritten Stufe
	Die vierte Stufe: Level 4
	Lahooti Level

	Das Bermuda-Dreieck
	Einsteins Relativitätstheorie und Zeit & Raum:
	Die materielle und immaterielle Welt:
	Die vier Welten und die Engel
	Vorgehensweise des vierten Levels
	1. Fernbehandlung
	2. Gruppenbehandlung
	3. Befreiung von negativen metaphysischen Kräften:

	Erfahrungen
	Nadia's Fall:
	Usama’s Fall:
	Rabia’s Fall:
	Muhammadi Welfare Clinic:
	Hafsa’s Fall:
	Yasmin’s Fall:
	Aliya’s Fall:
	Der Fall mit den Dschinn:
	Warda’s Fall:
	Ambareen’s Fall:
	Iqra’s-Fall:
	Sunbul’s Fall:
	Shazia’s Fall:
	Fall des Milchmanns:

	Schülermeinungen
	Meinung von Muhammad Shehzad:
	Eindrücke von Abid Qureshi
	Eindrücke von Ghulam Nabi

	Referenzen / Quellenverzeichnis
	Das menschliche Gehirn“
	„Einführung in die Reiki-Heilmethode“
	„Einführung in die Samda-Heilmethode“
	Erreichung und Nebenwirkungen der Najmi-Heilenergie“
	„Erste Ebene (Nasooti-Ebene) der Najmi-Heilenergie“
	Franz Anton Mesmer und Hypnose
	Kirlian-Fotografie
	Die vier fundamentalen Kräfte des Universums
	Die Realität der Dschinn

	Autorinformation
	Dr. Syed Shahzad Ali Najmi
	Familienhintergrund:
	Frühe Kindheit und Bildung:
	Ausbildung und Karriere:
	Anfang von Najmi Healing Energy
	Spirituelle Ausbildung:

	Ein abschließender Gedanke

